

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

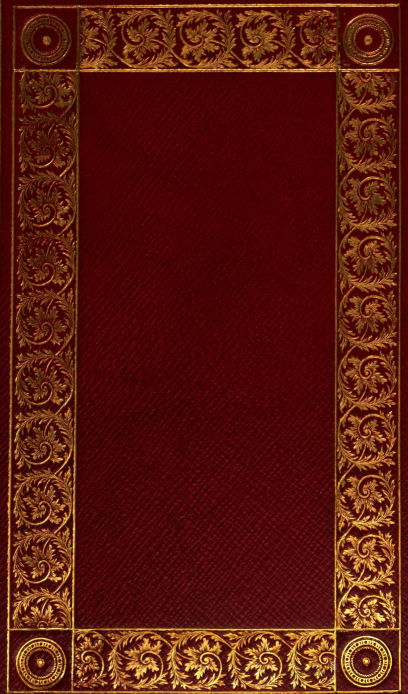
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

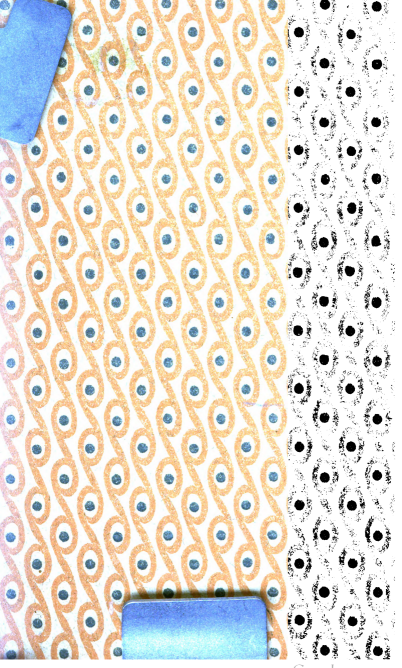
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







#### A. WHONN COS

•

٣.

•

۲.

•

Slav. Res.

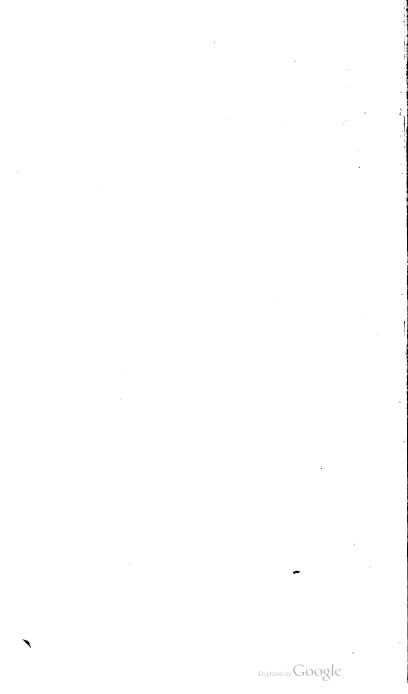
•

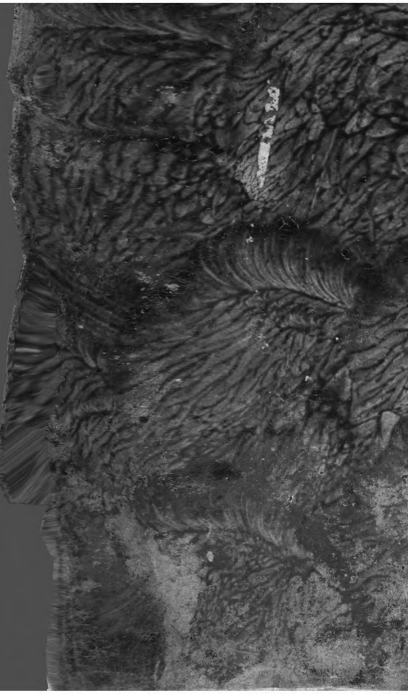
;

• •

00-3334

Helmon +





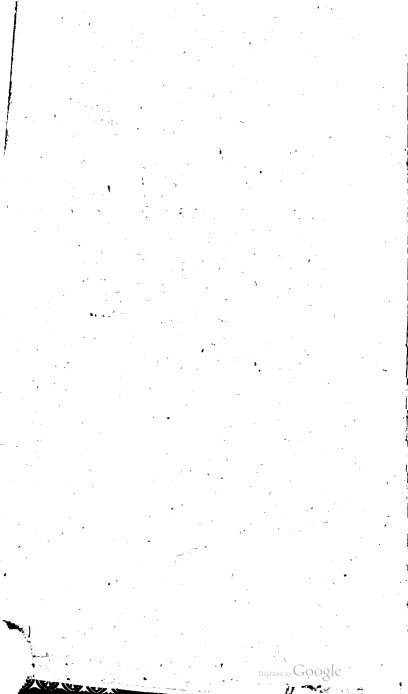


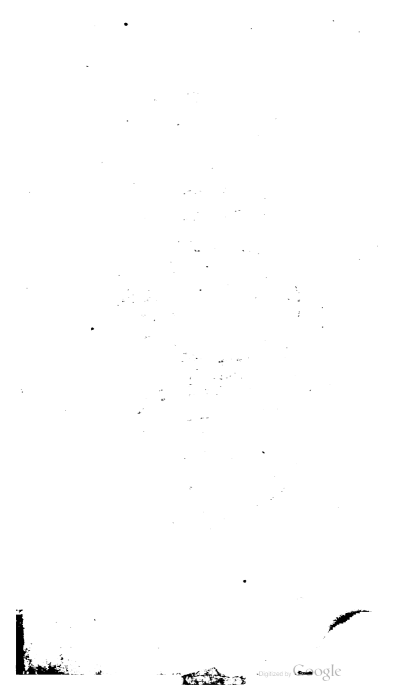


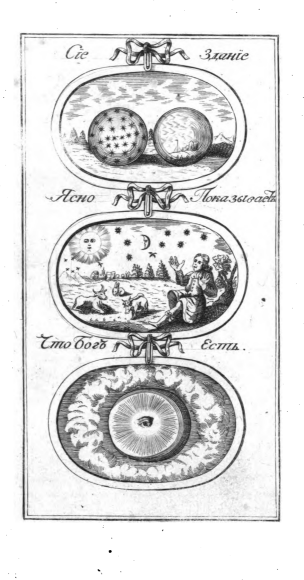
# ТАЙНА ТВОРЕНІЯ,

по видимымь и невидимымь

### ЧУДЕСАМЪ ЕГО.







# тайна ТВОРЕНІЯ,

по видимымъ и невидимымъ Ч*удеслМЪЕГО*,

изЪ Божеспивеннаго Магическаго

Центральнаго Свъта.

Показанная

чадамъ премудрости

ошЪ

нъкихъ просвъщенныхъ

#### МАГОВЪ.

НынБ для размноженія познанія вЪ первый разЬ изданная на свБщЬ изБ древнихЪ рукописей.

#### Москва,

вЪ Типографіи И. Лопухина сЪ указнаго дозволенія.

\$ 7.8 5.



## ПРЕДИСЛОВІЕ.

Столь хругло и хратко описываеть Моисей аб Первой Главы своей начальность и происхождение всёхь вещей, шести дневнымы дъломы творения, что вовсе ничего не пропущаеть, ни о вовсе ничего не пропущаеть, ни о невидимыхь ни о видимыхь вещахь, ни о Ангелахь ни о діаволахь. Хотя то незнающіе Теологи, по хруглымы хратхимы словамы его, почитають его, яхо бы онь вовсе ничего не пишеть о духахь, о сотвореніи ихы, о паденіи ихы

Понеже въ сей Главъ толихое лежитъ схрыто основание или дохазательство о начальности и происхождении всъхъ сещей, и не возможно, вдругъ изъяснить спо А з Глан the 6 the

Главу, то беру я сЪ Божіею помощію на себя, отхрыть ея Четверояхимъ Толкованиемъ, при чемЪ одно всегда будетЪ основательные и выше другаго. Послъднее должно быть наиправеднъншее, которое будетъ заключать основание. Сіе же для того учинено будетЪ, чтобЪ привести простодушных от малых вещей къ большимъ, и отъ тълесныхБ видимыхБ возвести хБ духовнымЪ невидимымЪ, произшедшимЪ прежде тълесныхЪ. Ежели бы захотъть, тоть чась сБ начала писать для неискусившагося гръшнаго человъха о свътъ Ангеловь, о падении Луцифера, о водахЪ, то онЪ бы истинно не разумѣлЪ.

Ежели долго сидъл плънникъ въ темномъ узилищъ, и ежели бы скоро приведенъ былъ онъ на ясное

une 7' nune

ясное солнце, то неотмённо ослъпилися бы, очи его. Такъ кто пятью чувствами только своими учился, какъ скотина, и не упражнял себя в невидимых В духовныхЪ размышленіяхЪ, тотБ не можеть съ охотою читать или понимать послёднее Четвертое Толкование, ибо оно осіяло бы его лице и его ослъпило.

Бухвальные Теологи думають и почитають, что не возможно человѣку, разумѣть сію Переую Главу о твореніи, особливо понеже читають они, что учители ихъ признавають себя не разумьющими ея, и для того хотятБ сберечь до въчной Академіи, гдв они ея выучать. Ахь, нъть, вЪ оной жизни нътъ Ахадеміи, нъть Профессора, ни толкователя писанія, ни хниги, ибо всъ твари A 4

сож-

сожжены съ книгами. Для сей жизни написаль Монсейсію Главу; заѣсь должны мы учиться, разумѣть ея, вЪ семЪ времени нужно изБяснять и толховать, тамЪ ничего изЪ того не будетЪ; другие, кои почитають за возможное, разумёть ея, суть столь лынивы, что довольствуются тьми писаніями, которыя принимають за совтила міра, не хотять далье учиться, оставляють тамь, гдь, мнимый ихь ПивагорЪ оставилЪ, сказываютЪ, что онъ имълъ Духа Святаго, столь и столь долго и столько лёть толховаль сію Главу; онь хорошо потрафиль, нихто не можеть далье дойти, никто не можетЪ лучше сдълать. Онн привязывають термины теологическія хЪ человѣкамЪ, и думаоть, что никто не смъеть и He

TITL Y TITL

не можетЪ далѣе учиться, и что то не вояможно. Сіе сказываютЪ они для лѣности своей потому, что они одержимы человѣческою славою хуже, нежелидіаволомЪ.

Уповающіе тахь на принятыхь учителей своихь, ничего не знають и не въдають, и не хотять далье учиться, и дру**гимЪ** также запрещаютЪ. Отъ влекають поношество назадь. сказывая; что ты хочешь дёлать, ежели у такого то мужа нахоаншь основание истины. A что " они ничего не знаютЪ, то видно, когда велихія выдають вь печать комментарін на цёлую Книгу Бытія; жалко невинной бумаги! смысленные видять, что никахой не можно сыскать изевстности ев такомв толко-A 5 ванін :

10 m

ваніи; однако высохопочитается оть равныхь имь, кои также слёпы. А что они также далёе не учатся, то открывають они себя тёмь, что сказывають, я придерживаюся сего мужа, нихто не можеть выше его пріити, и нихто не можеть лучше его сдёлать.

Что возбраняють они и другимы далые исхать и учиться, того никто не можеть отрицать. Ибо ухазывають они юношеству не прямыхь школьныхь учителей, но только человыха, не прямыя книги, но тольвыха, не прямыя книги, но только бумагу, наполненную ложью. И хотя кто доброе пишеть наставление, какь вы храткое время можно дойти кы основанию истины. однако суть такие фарисеи, которые называють то ересью,

ning II ning

ересью, запрещають печатать, дабы ихь ложь отхрыта не была. Ибо ежели бы добрыя основательныя книги печатаны были, схоро бы познало юношество, худа его ведуть, что есть праведно или ложно во всѣхь членахь цѣлой религіи.

Нынѣ хочу я езять Первое Толкованіе, и представчть по мнѣнію знатнѣйшаго учителя ихb, и не для того поставляю оное вb началѣ, что оно праведно, но чтобb сравнивали такое грубое нескладное толкованіе сb другими послѣ слѣдующими изbясненіями, и возчувствовали бы, сколь далеко отступили отb основанія такіе комментаторы, и познали бы, сколь не невозможно есть разумѣть тому, который только не прилѣпляется кb человѣче-

THE 12 THE

евческимъ книгамъ и уважению или славъ. Се будутъ стоять ложь и истина другъ противъ друга, столько до Первой Главы Моисеевой нынъ принадлежитъ, изъ чего можно примътить, что ежели комментаторъ въ началъ погръшилъ, то върно и въ толковани другихъ Библейскихъ книгъ не найдется праведнымъ,

TETBEPOSKOE TOAKOBAHIS

Первой Главы Моиссовой

ТВОРЕНИИ ВСБХЪ ВЕЩЕЙ.

ПЕрвое Толковлніе, какь нъкоторые изъ древнихъ и новыхъ толкуютъ и разумъютъ Первую Главу Моисееву, о творении, наружнымъ, грубымъ и чувственнымъ образомъ.

# ч<u></u>р

Что Вогд началд и кончилд дола творенія по очебидному своту, или натуральному дию.

С толь просты были толковашели сей главы между древними и новыми, что вбруюпь и почитають, что Вогь Ебчный не инако кончиль Свой дбла творенія, какь натуральными диями и вь сін дии, что есть очевидный чувственный сабть, учииенный оть щеченія содица.

Biglined by Google

Но понеже солице, которое дёлаеть натуральный день, первбе вы четвертый день происходить, и сознавется, то почитали они первыя три дни свётомь, оты Вога сотвореннымь, очевиднымь чувственнымь свётомь, который оть востока на западь вы кругё двигался вокругь, и такъ три очевидныхь дня сдёлаль, доколё солице произошло, дабы Вогь не имѣль нужды вы темнотё работать, но при дневномь свёть, какь плотникь, скудельиикь, или кащенщикь и пр.

ВЪ Воскресенье сопвориль Вогь сначала небо и землю, то была грубая, густая, темная, мрачная машерія, какЪ вязкая земля или клей, безобразная, и притомь вдёлаль Онь свъть, чшобь быль натуральный день, или какъ другіе толкують, сотвориль Онь свътлый облакь, который и двигался кругообразно, и свъшиль, пока солнце произошло. На другій день, то есть вь Понедбльникь сотвориль Богь твердь между водами. Во Вторникъ, то есть въ прети день, отдблиль Богь воды оть земли, чшобъ видно было сухое, и шакъ украшена земля зельями, деревами, ИЗрядными растБніями. ВЪ четвертый день, вЪ Среду, произошли и сотворены на необ солнце, луна и звбады. Для различе-

нія

нія дня и ночи. Тогда первый свѣть, нам свѣтаый облакь, соединился сь солнцемь. Вь пятый день, то есять въ Четвертокь, сотворены оть Вога рыбы, птицы, и ползающіе, звѣри и черви. Вь шестый день, то есть, въ Пятокь, по сотворения высокихь четвероногихь звѣрей, сотвориль Богь человѣка въ Свой образь изъ глыбы земли. Въ сей шестый день паль Адямь, и въ сей шестый день Хрістось зачался. Въ седмый день почилъ вогь оть всѣхъ дѣль Своихь.

## ГЛАВА Ц.

Какъ толкуютъ и разумъютъ онн о небъ п эсмли со свътомъ, и о цъломъ первомъ дневномъ дълъ Божін. Монсей сказывастъ въ текстъ такъ: въ началъ сотворилъ Богъ, небо и землю, и земля была пуста и праздна, и темно было на глубинъ, и Духъ Божій носился на водахъ.

Пекоторые сказывають, что Вогь сначала сотвориль тела, то есть, видимыя телесныя цещи, какь небо и землю, и

пошомь вдунуль духь, и шакь первое Вожіе двао было швлесное небо и земая, въ которыя телесныя вещи Онь потомь сошворнав духв. Другіе сказывають. Богв первве сотворнав небо и вемаю, то есть матерію нёба и земли, которая матерія. была какъ клубъ мокраго клею. видимая осязаемая машерія, въ коей огнь, вода, воздухь и земля другь вь другь смъшены были, какъ грубая гусщая мгла, безобравна, безвидиз, шемна, пусша, праздна и пр. Сей грубой безобразной машерін сошээриль Borb свыть, который быль также туснь и грубь, и двигался кругообразно, и дблаль натуральный день, дабы измбряль Вогь дёло Свое и творенte по нашуральному дню, какъ человъкъ.

Земля была пуста и праздна, то есть инкакія твари не были видны на земли, она была безобразна, и безь всякаго вида, прежде нежели выполироваль ся Богь, и темно было на глубинѣ, то есть, не было еще никакого очевиднаго, чувственнаго свѣта въ мірѣ, и дла того сказаль Богь: fiat lux, да будеть свѣть, и сдъялся свѣть, тогда изъ вечера и утра учинился день, то есть натуральный день, въ 24 часа дълаемый округомъ сотвореннаго свѣта. Начинается и у инъъчудо, когда же Богь

Digitized by GOOGLE

ВогЪ сотвориль Ангелы, и когда Луциферь паль, вь первый ли, или во вторый день онь паль; и понеже они перводневное дъ. ло Вожіе почитають телеснымь, то сказывають, что Монсей ни мало не пишеть о сотворения Ангеловь, ни о падении ихъ. пошому вовсе не можно знашь ни о сопворении ихb, ни о падении ихb; не находишся также нигдъ въ Писаніи, чтобъ вЪ первый или во вторый день сотворнаБ Вогь Ангеды, и ежели бы не открыль Хрістось, что Луциферь паль сь неба, какЪ молнія, що не можно бы ни мало надежно вбровать о падении Ангеловь, Духь, на водахь носящійся, почитають нёкоторые вѣтромЪ, а нѣкоторые ДухомЪ СвятымЪ, который возсблЪ тогда надЪ водами высиживаль пвари, какъ курица анца и проч.

## ГЛАВА Ш.

Ито сказывають онн о тверди, и о водахь надь твердію и подь твердію?

Сію другую тварь или дневное дбло Вожіе, кошорое также вь 24 часа, то есть вь одинь натуральный день, кончено, отдблиль Вогь изь безобразной, грубой, гув стой,

------ I 8 ------

стой темпой матеріи и учиниль изъ того изящное ясное небо, твердь же есть между водами. Ибо твердь отдвляеть воду надъ твердію отъ воды подъ твердію; не внають же они ни мало, что супь воды надь швердію и подъ пвердію; такъ и я не хочу сказывать имъ: но въ послъдующихъ толкованіяхь должно быть имь съ Божескою помощію достаточно избяснено. Великій между ими Учитель пишеть на тексть такія слова: но весма удивишельно по. чно Монсей ясными словами три веши сдблаль, и поставляеть твердь посрединъ между водь, а я охошно желадь бы имѣшь о томъ сіи мысли и умозръніе, что твердь наивышшая и верхняя есть надь встми вещьми. а воды, подь небомъ висящія и посящіяся, суть облаки, нами видимыя: и такь что воды отделены оть водь, то разуитть облаки, ощатленныя отв нашихь водь вь земли. Но Монсей сказываеть сухими и ясными словами, что воды суть надъ твердію и подъ твердію. Того ради долженъ я пабнить мысли мон, и согласовать со словомЪ, хотя я его и не разумѣю. Aoceав онь. Всды надь твердію, сказывающь они, сотворены для того, чтобЪ прохлаждали и утушали великій жарь тверди. столь быстро текущей: ноо ежели бы не ABAR-

**дБлалося** такое прохлаждение, то могла бы твердь зажечь себя, понеже она скорымЪ движеніемЪ денно и нощно окодо вемли бъгаеть. О слъпые толковашели, вы ничего не знаете, и не хочете ничему и учишься, и возбраняете, чтобь и другіе ничему не училися. Когда нужда саучится, що сказываете вы, сей быль всликій мужь, не можеть погръшать, читайте его, шамЪ сыщете основание. Не ложно предлежить отвѣтствовать вь оный день, что вы наставляете юношесшво ко джи, и что вы ничего не знаете, и не хочете также далбе учиться, но довольны своимь Пивагоромь, и не хочете, чтобъ другіе далбе училися.

# ΓΛΑΒΑ ΙΥ.

О третьемв дневномв двля Вожін, о отдвленін морской воды отв эсмлн, что также вв 24 часа учинилося.

Гече Богь: да соберенися вода подъ небомъ въ особливыя мъста, чтобъ видъли сухое, и учинилося такъ: сухое назвалъ Онъ землею, а собрание водъ назвалъ Онъ моремъ, и рече Богъ: да попустить земля

8 2

Digitized by Google

B2bl-

озыти травъ и зелію, и плодороднымі деревамі, тогда учинился изі вечера и утра четвертый день.

Когда Богь ощабляль воды оть земан, и сію украшаль зеленою травою, зеліемь и древами, тогда не было еще на небъ солнца, которое бы натуральнымь своимь округомь 24. часа совершало. Потому же, что Богь и сіе третье дневное дбло окончиль не безь натуральнаго дня, выдумали оные толкователи свътлый облакь, или свъть для дня, сказывая, что оный двигается кругообразно, я такимь округомь дблаеть натуральный день.

И такь должень безвременный Богь живущій вь Трі-единицѣ, оканчивать Свон творенія, для сихь толкователей по часамь и днямь, хочеть ли Онь, или не хочеть. И для Вога, Который Самь есть Свѣть, вымышляють они наружный чувсшвенный свѣть, забывая притомь, что Давидь сказываеть, что предь очами Вожінми ночь, какь день, и тма кақысвѣть.

ВЪ семЪ трепьемЪ творени отдёлнаЪ ВогЪ морскую воду отЪ земли, чтобЪ видёли сухое, и такЪ землю тотЪ часЪ украсилЪ нарядными цаБтама, зеліями, растІ-



сшёніями, Здёсь начинается наки удивленіе, осенью ли, или весною учинено сіе шрепье дневное дбло? Нбкощорые сказывають, что осенью потому, что дерева имБли плодЪ, понеже АдамЬ и Ева опъ плодовь древа ялн. Другіе мнять. что мірь сотворень весною, для того что годь вь оное время прекраснБашій.

Nunc rident Silvae, nunc formolissimus annus. Нынё смёются лёса, ныня нанпрекраснвишій годь. И такь забывають при томь, что прежде сотворения солнца и луны, планеть, [которыя вь четвертый день учинены? не могла быть ни весна, ни лбшо, ни осень, ибо нав евБшиль шолько небесныхь причиняющся оныя 4 времена. Не помышляють оня также и о тояъ, что во всъ дни еснь весна, эния, лъто, осень, но не яа ода номЪ мвств, ноо сей мірь ощь Всезыща няго Творца учреждень такимь увесели шельнымь садомь, чщо шы можешь вь семь саду всякую недбаю находить осень. и изрядибйшія плоды, и всякую недблю зих му съ величайшимъ хладомъ, и всякую недълю дъпо, но не на одномъ мъсшъ. О семЪ они не разсуждали, шакже и о томь, что первъе изъ течения неба должно счишащь дни времена, годы и празд-**B** 3 ники .

ники, пошому и удивлялися они, лътомъ ан или зимою мірь сотворень.

$$\Gamma I A B A V.$$

О толкованія четвертаго дневнаго дбла, в которомь сотворнив Богь солнце, луну и звъзды.

Ежели основашельно говоришь о нашуральномь свъщь дня, що должно въдашь, чщо первыя предыдущія три дневныя дъда Божія произведены безь всякаго наружнаго очевиднаго авъша, ибо онь и не быль вужень. Не были еще ни мыши, ни кошки, которымь бы такій звъриный свъть нужень быль, не требовали его также и Ангелы, а Богь и того менъе, а инако бы Онь долженствоваль въ въчность сидъщь въ темноть, свъть же, въ первый день сотворенный, не можно разумъть о наружномь телесномь свъть.

Однако оные полкователи защищають свое митніе, какъ долженствоваль Богь окончить Свое твореніе шестью натуральными днями, сказывають, что первыя три дии свътлый облакь, или сотворенный свъть округомь своимь три натуральныя дни совершиль, равно какъ ж иынъ.

нынъ солнце дблаеть однако то быль трубый густый свёть, и пишуть о семь шакими словами: вы слышали выше, чщо вь первый день сотворень свъть, который свъть даже до четвертаго дия быль выбсто солнца, луны и другихь звяздь столь долго, пока въ чепвертый день сотворены праведные учредишели и господа дия и нощи.

Сего ради спрашивается здёсь объ ономь первомь свёть, топь чась ли онь, какъ солнце и луна сошворены, исчезъ, нан осшался съ солнцемь? Для сего вопроса нашля они разныя рёдкія мнёнія и мысан.

Я же [сказываеть знатнъйтій толкователь] почитаю такЪ, что всв двла Вожін одинакимъ образомъ начащы, и сотворены, и какь вы первый день грубое безобразное небо, и грубля безобразная вемля сопворены, и потомь обдбланы и украшены, шакъ чщо небо вырабошано, к свътомъ украшено, земля же изъ воды произведена, деревами и растъніями украшена, и marb вбрую я, что свъть, вь первый день начавшійся, и грубо несовершенно сотворенный, въ четвертый день оконченъ, когда сотворены къ тому новыя швари, какъ солнце, луна и ввѣзды ÄРУ-

B 🔺

Другіе сказывають, что сей первый свёть. еще есть, и еще остается, но помрачается ясностію солица такь, какь луна и звёзды вь день за яснымь сіяніемь солица видимы не бывають. Сіе обое мсжеть быть истинно, что оный первый свёть остался, и однако быдь такь, какь сёмя и начало солица и луны.

Доселѣ оный полкователь.

Когда сошвораль Вогь солнде. луну звбады на небь, чтобь они были вь знаменіе, времена, дни и годы. тогда учинидся изъ вечера и утра чешверный Что простые разумъють также день. за 24 часа, по есть за напуральный день, ноо столько времени требовадь Вогь эь сотворения небесныхь свышиль. Cie четвертое твореніе Вожіе производить чувсщвенный очевидный скотскій свбть. прежде было еще мрачно и шемно вЪ мірБ хощя полкователи вымыслили что первый свёть быль натуральнымь днемь, дабы не долженствоваль Вогь въ темношв рабощать, они двлають сте въ услугу Вогу, а инако не могь бы Онь видеть, подобно человёку, который и ночью не можеть всего дблать въ своемь рукодбяін, но должень имъщь пришомъ свъщь.

ГЛА-

#### ГЛАВА VI.

**25** 

О пятомъ дневномъ дълъ Божін, kakb то о сотворенін рыбъ, птнуъ н ползающнхъ гадовь.

Рече БогЪ; да воздвигнутся воды сЪ движущимися и живущими звърьми, я птицами, и сотвориаЪ БогЪ великія киты и пр.

Тогда учинился изъ вечера и ушрапятый день. Понеже Монсей показываеть порядокъ всъхъ тварей, какъ одна послъ **другой** произошла нар сокровеннаго на свъщь, и вь день, то есть изь инчего вь существо, и называеть такій порядокь днями: mo взяли причину простые, придержащиеся только буквь, и мнящие, что Вогь каждую изь своихь тварей началь и окончиль вр извёстный натуральный день. и такъ сотворнаъ Богъ въ пятый день рыбы и пшицы изь воды, по есшь пшицы наь морской воды равно какь и рыбы. нбо они твердо придержатся. звука буквь, сказывають: Монсей говорнть ясными н сухими словами, что первъе пшицы изъ сотворены, потомЪ воды извлечены N поднялися и пошли на воздухь, гдъ они еще живуть. И удивляются, какь то есть,

B 5

чпо

= 26 ===

что рыбы и птицы из одной матерін сотворены, по есть из воды, а однако не могуть птицы в водѣ жить, такъ какъ и рыбы не могуть въ воздухѣ пребывать.

Далбе начинается между ними удивленіе, откуду происходять крысы и мыши, которыхь однако не сотвориль Богь вь первомь твореніи, сіе равно тому, какь ежели бы нищій удивлялся, какь вши пришли вь его шубу, хотя то Богь не сотвориль ихь вь началь сотворенія,

Откуду же происходять мулы, которыхь также Богь не сотвориль, также откуду произошли нъкоторыя зелія, какь angelica наь meilter-wurtzel, редка оть рвпы, гиганты изь сидънія неба и стихій, но о сихь вещахь теперь довольно.

## $\Gamma \Lambda A B A$ VII.

О шестомь дневномь двль Божін, kakb то о сотворснін высокаго скота н человька

Да произнесеть земля живыя звъри, каждый по своему роду, и учинидося такъ и пр. И. рече Богь: сотворимъ человъка, об-

Digitized by Google

27

образь, который бы Намь подобень быль: и сопвориль Богь человъка во Свой образь.

Тогда учиннася изЪ вечера и утра тестый день. Вогь, сотворивь высокій скопь изъ земли, сотвориль наконець послёдняго ввъря, то есть человъка изъ глыбы земли, по мертвенному его тёлу, и вдунуль ему живую душу, и постановлено, чтобъ онь господствоваль надь рыбами, птицами и звъргми.

Здъсь основывается и подтвержда-«тся наше [сказывають они] мнѣніе, что Вогь кончиль всѣ Свои пворенія вь шесшь натуральныхь дней, и что то собственно шесть натуральныхь, дней было, произведенныхь свѣтомь или бѣгомь солнца, когда каждый имѣль за часа, тексть ясно сказываеть, что Вогь сотвориль Адама и Еву въ шестый день.

Не можно опровертать и порочить сего текста, должно оставаться при словахь, и разумъть оное о натуральныхь дняхь, а неинако. Многіе учители суть еще въ семь мнъніи, что Адамъ согрътидь и Хрістось на кресть висбаь въ 6. день, однако иные думають, что Адамъ паль въ Субботу, то есть, въ седмый день, по́неже діаволъ еще врагь Субботъ въ



= 18 =

въ церкън, когда Слову Вожію учать. Когда же богь произвель и окончиль всв Свои дъла, то говорить Онь, какъ человъкъ по долгой окончанной работь обыкновенно говорить, и такъ хочеть много сказать, смотри я много кончиль, чебо и вемаю, и сотвориль рыбы, птицы, звъри, зелія, дерева, растънія изобильно, для тълесной и временной жизни, и потому хочу нынъ имъть Субботу. И такъ почиль Богь въ седмый день отъ всъкъ дъль своихъ, то есть, пересталь, даябе чщо либо творить.

## ГЛАВА VIII.

Причина, для чего сіе первос толкованів Эдёсь поставлено.

И такъ восхощъль а вкращит помъстини забсь прежде грубое нескладное толкованіе нъкоторыхь древнихъ и новыхъ Теологовъ о сотвореніи всъхъ вещей, не для шого, чтобъ я имълъ сталь великую склонность, опровергать работу другихъ людей, или осмъивать, ибо то Хрістіянину не прилично, хотя бы онъ могъ лучше представить; но сдълано сіе для того, что не должно о лжи умалчивать,

160

20

Ноо хошя представляють на свъть истину а не объявляють о лжи, по могуть неискусные оставлять основательную истину, и при лжи оставаться. Великая состонть в томь важность, чтобь ла Первая Глава о творении основательно познана и разумбема была, ибо ежели не разумБють ся праведно, то не можно и посабдующія книги Писанія праведно толковать и разумбть, какъ то видно Ha комментаріахь или толкованіяхь древнихь и новыхъ, которыя написали они на Первую цБлую Книгу Монсееву, что никакой исчины или азвъстности не можно у янхЪ сыскать какЪ по смыслящіе гораздо видять : а ежели бы они стю Первую Главу о творенін праведно уразумбли и исшолковали, то можеть быть комментарін ихь на виблейскія Книги не столь бы пусты были.

Потомы и для того поставилы я впереди такое простое, грубое, неизвѣстное толкованіе, дабы Читатели и Любители истины сравнивали такое толкованіе сы другими послёдующими, и познали, что бъло или черно, праведно или ложно, истинно или солгано.

\_\_\_\_\_\_ 30 \_\_\_\_\_

къ Ангелямъ, ко Богу. Такъ первое полкованіе придержишся полько внѣшнихъ, грубыхъ, видимыхъ пварей, и совсѣмъ ничего не изъясняетъ, что сушь воды надъ швердію, откуду они пришли, когда Ангелы сопворены, и когда Луциферъ палъ. Оно сказываетъ, что Богъ сопвориль первѣе видимое пѣло, и вдунулъ въ него духъ, что однако не такъ есшь, какъ по ниже изъяснено будетъ. Ибо какъ всѣ вещи изъ ничего приходятъ въ нѣчто, такъ всѣ шѣлесныя вещи приходятъ изъ невидимаго духовнаго въ видимое пѣлесное, на свѣтъ дневный, въ существо.

Всякій Чишашель благоволить быть безпристрастнымь, и ни кь одному человёку не прилёпляться, чтобь ему вёрить, но только гораздо разсуждать, основательно ли писали о Еытейской Книгѣ тѣ, кои свѣтилами почитаются, или неосновательно, и ежели сыщется истина, принимать ея, а лжи оставлять, пусть то пишеть, кто хочеть; Пріндите и видите дѣла Господня. Псал. б5.

ВТОРОЕ ТОЛКОВЛНІЕ на І. Главу Моисееву о твореніи всБхЪ вещей.

31 =====

Содержание Втораго Толкогания.

ТЫ досель саышали, что толкование сея Главы сказываеть полько о тьлесныхЪ видимыхЪ тваряхЪ, и совсъмЪ ничего о духахъ, Ангелахъ, водахъ надъ твердію, или и о паденіи Луцифера. Также, что они б. дневныхъ дъль Божихъ измБряють каждое 24. часами, по есть. они сказывають, что Богь натуральными чувственными днями началь свои дёла и окончиль. ВЪ семЪ же вшоромЪ полковани должны мы далбе взыти, и поити внутреннимЪ нашимЪ окомЪ кЪ духовнымЪ тварямЪ, и осмотрѣть, какъ всѣ тѣлесныя вещи произошли изЪ нешблесныхЪ. Человъкъ имъетъ троякое око, какъ то я вЪ Гий в отеантой в избясняю, какъ Осиlum Carnis око чувствъ или телесное, которымЪ смотрить онъ на міръ, Oculum Rationis, око разума, которымЪ познаваеть онь науки и рукодълія, Oculum Intellectus seu Mentis, око смысла или ума, кониБ

коимь зришь и познаваеть онь невидимыя духовныя, и Вожественныя вещи надЪ собою. Первое око есть звъриное, скотское второе человъческое, третье духовное Ангельское. И шакъ ежели мы кочемъ разсматривать порядки тварей, по должно чувственное, скотское око тихо стоять шолько внушреннее вынскано бышь. И симъ увидимъ мы въ семъ Второмъ Тодкованіи и познаемЪ, на чемЪ спонтБ мірЪ, гав Ангелы живуть, и что Богь нигав не живеть, кромѣ въ себѣ СамомЪ. Также. чию прежде всвхь вещей Ангелы сотворены, и посль паденія Луциферова воды произошли, и между водами швердь и посл'я шверди земля изъ нижнихъ водъ и изь земли зелень, изь тверди солнце луна, и звѣзды, подпомЪ рыбы и ппицы, напослбдокь высокій скопь и человбкь.

ГЛАВА І.

Что Ввиный Знжднтель усматривается нэв твари.

Ежели шы, о человбче, видишь дымЪ, то познаваещь изъ того, что онъ не отъ себя самаго есть, но долженъ происходищь отъ теплощы или огня, и еже-

= 33 =====

ежели шы смошришь на изрядный домБ. по можеть примъчать и познавать искусство строителя: такъ когда разсматриваешь двла Гожія, т. с. мірь, то должень ты исповъдовать Вбчнаго, Всемогущаго, Влагаго Бога и Премудраго Зиждителя, нбо никанье дёло не делаеть себя самаго, ничего итль оть себя самаго, кромъ Вога, Того ради можешь шы гораздо познавать изъ шварей вѣчность Вога, Всемогущество Его, благость Его, Премудрость Его. Ибо нсшинно должень ты исповъдовать, что Вогь еспь безь начала, и не имбеть надь Собою никого, оть кого бы Онь произшель, Онь есть одинь, пошому Онь въчень; потомь видниь ты, что Онь живеть въ немъ самомь, безъ времени, безъ мъста, и спяжеваеть все въ Немь Самомь. не пребуеть ничего внв Себя искать. Изь сего познаваеть ты Благость Его, что Онъ сотвориль мірь и всѣ вещи, не по принуждению и нуждь, какь бы шребоваль Онь тварей, [а инако бы Онь, прежде сотворения Ангеловь, бъдень быль. но изь одной любен сопвориль Онь нась. чтобъ мы могли наслаждаться Влагости Его, Онь не требуеть нась, мы требуемь Его, и понеже Онь всв вещи сопноридь изь ничего, по Онь и Всемогущь, и 110-

Google

понеже Онь эсъ вещи хвально и благо учредиль, то Онь Высочайшая Премудрость. Сверхъ шого должно познавать члю въчный непреходимый Покой Гкоторый еснь Самъ Вогъ, о коемъ всв пвари обдствулоть и воздыхають,] ничего не дъйствуеть и не творить безь средства moro ради Онъ для всёхь, или прежде всёхь тварей, родиль изь Себя Самаго Слово или Премудрость, чрезь которую Онь всв вещи творищь, дблаеть и человъка также ивбавляеть. Слово было у Вога, и Вогь быль Слово, сказываеть Іоан. гл. 1. ст. 1. Всв вещи ИмЪ сотворены, и безЪ Heто ничего не сотворено, что сотворено. Іоан. г. Колос. г. Платонь и многіе друrie прилъжные язычники познали Вога и Слово Его рачительнымЪ испытаніемЪ. Кратко сказать. Вогь и невидимое существо Его познавается чрезь изящную тварь, такъ чисбь могли чшить и бояться Егс, и такою честію и страхомЪ далѣе влечены были вЪ Божественное познание; кто пренебрегаеть сие, тоть да приписываеть себѣ самому вину, а не Богу, нбо Онь доспаточно даеть познавать Себя всъмь человбкамЪ и цблому міру и пр.

Изящная шварь есшь собыв, вы коемы должно читать Вожію вычную Влагость,

Bce-

Digitized by Google

12

Всемогущество и Премудрость, и что ОнЪ чрезь Слово Свое воззваль всь вещи изь ничего вЪ существо. Потому никто не иожеть извинять себя и сказывать, что онь ничего о Богь не зналь, понеже столь откровень Вогь, чию всь человьки сами **Должны засвидъщельствовать** что Borb есть, хотя они своенравно не хотять или не могушь вёдать, чно Онь есть. 0 семъ сказываетъ Апостолъ Рима. 1. Понеже чтобь вбдали, что Вогь есть, то ные ошнрыщо, ноо ошкрыль ные що вогы чрезЪ то что Божіе невидимое существо, по есшь, въчная Его Сила и Вожество усматривается, ежели примъчають то на дблахЪ, сирѣчь на сотворенія міра. такь что они никакого не имъють извиненія, понеже они знають, что Вогь есть, и не прославили Его, какъ Вога, и не блатодарили, но учичнлися вЪ своемЪ шщаніи суетными; и несмысленное сердце нхЪ помрачилося, когда почитали они себя мудрыми, учинилися глупыми, и превращили славу непреходящаго Бсга, вь образь, подобный преходящимь человѣкамь, и птицамь и четверонотимь, и полгущимь звБрямъ и пр. Также въ Книгъ Премудрости гл. 13. написано, что твари суть верцало, въ которомъ можетъ въчный Знжди-

B 2

Digitized by

зоодle

= 36 ===

жаншель усмотрбиъ бышь. Всб человбки суетны, кои ничего о Вогь не знають, н по временнымь благимь, ибо Онь по есть, не познавающь, и не видять на дълахь. кто есть Творець, но почитають за боговь или огнь, или вътръ, или быстрый воздухЪ, или ввъзды, или сильную воду нан свётная на небъ, кои управляють mipb.

Ежели же они имбли угодносшь вь красивомь оныхь видь, и такь почитали за Вога, то долженствовали по справедливости знать, сколь много паче лучшій тоть, который надь ними Господь есть. Ибо Обладатель всей красоты сотвориль. И ежели удивлялися они мощи и OHOC. силь, то по справедливости долженствовали примѣтить на нихъ сколь много мощибйшій momb, который все оное сотвориль. Ибо можно же на великой красоть и твари познать Творца ихь, какь образь. Хоша що не можно столь много сожалъть о сихь, понеже и они могуть заблуждать ежели они ищуть Вога и охошно бы нашли. Ибо ежели они обходятся съ тварію Его, и размышляють, то пабняющся вЪ воззрбніи, понеже шварь столь красива, которую видлть, однако они тъмъ не извинены. Ибо ожели мог-ЛЯ

==== 37 =====

Ам они сполько познать что могли высо. копочнивать твари, для чего же не нашли они прежде Господа ихь. О Тосподи, велики дбля Твои, Ты много еще большій, мощны Твои швари, Ты много еще мощнъйшій, красивы дъла рукъ ТвонхЪ, Ты много еще прекраснъйшій, Ты вышшій неба, и глубочайшій бездны. Ты невидимь. и довольно ошкрываешь Себя дёлами Тво-NMN :

Кшо не хочеть усматривать Тебя изъ янхь, тоть пребудеть злощастень. Ахь не попусти оставаться мнѣ вЪ преходящей швари, но да прейду я къ Тебъ вЪ. эбчность чрезь Хріста, аминь,

> ГЛАВА Ш.

Что изв разсматриванія міра должно ис+ повъдовать Въчнос Самосущное Существо, не требующее никакой вещи, и что Богь ни въ kakomb мъстъ есть, что н Ангелы ни въ kakomb мвсть суть, и также чте велнкій мірь пи на какомь мвств стонтЪ.

Дабы сін рещи увидёть одну послё другой внутреннимЪ окомЪ, по напиши для reog

1 2

= 38 ====

себя великій видимый мірь, и разсмотра первъе, какь земля и море вмёстё составляють одинь круглый шарь, на воздухѣ стоять и нигдё не падають, потомъкякь цёлый мірь на ничемь стоить, и не падаеть вь низь, изь теего находишь, чщо Ангелы ни вь какомъ мёсть не заключены, и что и Богь ничёмь не держится, но живель въ себъ Самомь, никакой вещи не требуеть,

Всякь должень признать, что сей мірь не самь себя сотвориль, но оть другаго сотворень, и такь познаеть два : единое, самосущное, несотворенное, какЪ Творець, и временное сотворенное, какъ сей мірь. Но понеже богь есть духь, то сотвориль онь вь началь не первъе телесное, и понеже ОнЪ есть самая вБчность, то не моть Онь сотворные первъе духовное, но Богь, Который есть въчный Аухь, сотворнав Ангелы прежде встхв вещей. кои сущь въ въчности, а не во времени. Послб АнгеловЪ сотворенЪ сей временный мірЪ. И шакь не отмѣнно три находящся, сей мірь, пошомь лагелы и вь третыкъ Вожество. ИзЪ сихЪ трехЪ можно учредить съ древними Вогословами н философами три міра или неба, хотя то все одинь подько мірь, но для веденія

про-

= 30 ~~

простыхъ вверхъ къ Знжантелю, можно сказывать, видимый нижній мірь есть первый, Ангельскій свёть, средній или вторый мірь, а Вожество третій мірь. Что въ семъ мірѣ есть, тѣлесно, временно, то въ Ангельскомъ есть Ангельско, и что въ Ангельскомъ есть Ангельско, то въ Вогѣ Вожестренно, и пр.

Мірь же стоить ни въ какомь мёсть хотя онв телесень следовательно н Ангелы ни въ какомъ мъстъ супь, ибо духи не занимають никакого телеснаю мБста никакого не имБють пространства. Слъдовательно и Вогъ illocabilis, безмБстный. Онь не пребуеть также нашето престола, Онъ сидить в Себъ самоть Вогь еснь оть Себя Самаго, въ Себъ Самомь, и имъеть всв вещи въ себв самомЪ, не пребуя никакого мБста, никакого, времени, никакой твари. Но шварь сотворена, и зависить оть Вога, и требуеть, чтобь оть Бога соблюдена была. О Вваный, Везсмершалій, Самосущный Воже. Ты еси невидимый Зиждишель, и открываешь Себя тварию Твоею, дабы мы изъ того познавали Твою Вћиную, Всемогушую Силу и Божество, влеки нась за Тобою и тецемЪ, и не попустимЪ задер# живать нась преходящей твари, нбо она

×B.4

40 \_\_\_\_\_

ие приносить никакого удовольствія, никакого блаженства, Ты же пребываещь доволень Тебѣ Самому, и всѣмь, кои оставлають и предають себя Тебѣ цѣдостно.

Уто эемля и море посреди воздуха стоять, и нигдо не могуть пасть.

Понеже досель изсладоваль ты, и равно жакъ очами видбль, первое, что неотмбино два существа суть, какЪ то вбчное, самосущное, несотворенное Сущестно, и случайное, происходное созданное существо, какЪ тварь, и понеже тварь двояка, какЪ духовная безЪ конда, и шБлесная временна съ концемъ, изъ чего учреждены при міра, какь: первый нижній, преходящій, средній Ангельскій, и верх. , мій Божественный, возми же для себя на размышленіе причины, для чего оне можеть мірь инзпасть, раздбли весь мірь на дръ сферы: какъ небо съ воздухомъ 🗇 есть верховнъйшая сфера, а земля сь моремЪ есть нижній шарЪ или сфера, уподобляются яицу, верховнъйшая сфера есть .бБлокЪ янчный, земля и море уподобляет-

ся

₹,

желтку вЪ янцъ, и какЪ желтокЪ вЪ нцѣ не можеть пасть сь своего мѣста: пакь и земля сь моремь не можеть низнасть. А дабы могь ты видъть, для чего веная не падаеть, и цълый мірь вь ничемь тонть, в также ингдъ не падаеть. mo ныбй предь очами швоими написанный великій мірь, садися и говори вь себь самомь. О Въчный Боже прежде 7000 лъть не сыль никакій мірь, и никакій Ангель; онь имветь начало, Ты не имбешь начала, ежели же онь имбеть начало, по сопворень онь, ежели онь сопворень, по прежде быль онь ничто, шакъ и Ангелы не были, ибо и они сотворены, Ты Господи единь пребываешь безь начала, безъ мъста, и не требуещь никакого жБста, н когда Ты швориль Ангелы, не было никакого мъста, и когда Ты творияъ міръ. не было также мъста, ибо не было еще никакой твлесной существенности. Ты сотвориль мъсто безь мъста, то есть, внутри міра сушь мёста, внё же нёть пространства ни мыста, того для спонть мірь вь ничемь. на глубинѣ бездиы. и носится въ немъ самомь. И да узрю, какь Ты, Госпеди, ни вь какомь мёсть, и какь Ангелы ни вь какомь мъсшъ, и какћ мірь ни вь какомь мъсшъ сщоить, хотя онь есть телесная существенность, по начинаю сь низу, подобіемь желтка

5

sЪ

вЪ лицѣ, и сказываю : земля и море составляють другь сь другомь одинь круглый шарь, и споять на воздухь, и ниг-"АБ не падають, равно какь цалый мірь. вемля и небо вмъсшъ составляють круглый шарь, и сполпь вь ничемь, и никуда не падають. Равно какь Богь между духами. не вЪ заключени и не вЪ предблё, и заключаетъ однако всъ духи, добрыя и влыя: makb внбшняя сфера міра ни вb какомЪ мБстБ. и заключаетЪ однако вЪ себв всв мвста, и твлесныя вещи. Воть объемлеть всъ вещи, и ни однимь изь духовь не объемлется, внъшняя сфера заключаеть всв мъста и телесныя вещи, и ни оть какого телеснаго места не заключается. Какь между духовными Вогь не есть ни въ какихъ предълахъ, и ограничиваеть всъ духи, такъ внъшняя изъ сферь между півлами не есть ни въ какомЪ мъстъ, и заключаеть въ себъ всъ мБста и тбла.

И такъ что земля съ моремъ не можетъ упасть, тому причиною первъе то, что упадать есть не иное что, какъ выпадать, или надъ себя падать. Ибо круглый шаръ вездъ стоитъ надъ себя, пусть кто станетъ на немъ, гдъ захочетъ, и какъ не возможно, чтобъ мельничный ка-

мень

43 ====

мень поднялся и бросился вь облака надь себя: такъ не можеть и нижній шарь упасть, понеже онь упаль бы надь себя. Ежели бы кшо изь нась [ежели бы то возможно было] прокопался сквозь землю, пришель къ шъмъ, кои подъ нами жизуть, которые антиподами называются, потому, что они къ намь ноги обращающь, що навбрно и онь ходиль бы сь ними по земли, и обратиль бы свою голову надь себя къ небу, и никакъ бы не упаль потному, что онъ бы надъ себя упаль. Такъ ежели бы кто изъ энтиподовъ прорылся къ намъ, и думаль, что онъ будеть вмъсть съ нами по земли, или по морю Бздишь, и не упадеть надь себя вь небо. Море, таб наиглубочае, не имбеть дна, но висить вмёсть съ землею кь небу надь себя, потому не можеть оно нигдв упасть, но должно вмвств съ землею въ воздухѣ споящимъ пребыващь. Аругая причина, для чего земля и море не падають, есть та, что никакая точка или центрь не можеть уступить ни уклониться изъ своего круга, но долженъ пребывать вЪ средний круга. Земля же и море есть точка противь верховиБйшаго неба, и весма мала въ сравнени съ нимь. Для того нагдъне можеть упасть, долж-

**\_\_\_\_ 44 \_\_\_\_** 

должна шихо стоять вЪ срединъ, даже до сокрушения міра. Третья причина для чего вемая съ небомъ не падаеть. есть та, что всегда въ Натуръ тяжелыя вещи падають подь себя, а легкія вещи восходять надь себя, какь огнь н воздухЪ, А понеже четыре стихін стоять каждая на своемь мбсть, огнь и воздухЪ вЪ верху, а земля и море вЪ низу вЪ цениръ, по еспь вЪ средниъ, попому не можеть земля и море упасть, ибо она и прежде уже вЪ низу находишся вЪ прямомъ своемъ мъстъ. Того ради, ежели бы низшій шарЪ [какЪ земля и море] долженствоваль вь низь падать, то долженствоваль бы онь пасть и къ востоку: понеже онь быль бы вь низь и для шахь, кон кЪ западу жили; и долженсивовалЬ бы и кЪ западу падашь, нбо препятесть воваль бы шъмь, кои къ востоку бы жили. И такъ дояжны бы они и къ югу падать, понеже и для съверныхъ было бы вЪ низЪ, и такЪ приключилося бы вЪ Нашуръ весма нескладное двло, что земля пала бы во встхЪ углахЪ вдругЪ, какЪ надь себя и подъ себя, къ западу, къ востоку, хотя шарь вездя надь себя стоить. Сего ради безпрекословно остается ислинно, что земля и море вb воздухв emo-

стоящь, и не упадають, нбо упадать есть не иное что, какъ выпадать, понеже круглый шарь вездъ надь себя или сверхь себя видънь. О Господи, Всемогущій Воже, сколь премудро учреднаь Ты всъ вещи, что пребывають стоящими во своемь мъстъ, землю сь моремь повъснаь Ты на воздухь, и они нигдъ не упадають, дивны дъла Твон. Ахъ даруй миъ день и нощь помышлять объ нихъ, да возбудяся къ Тебъ спъщу, и чрезъ Хріста съ Тобою соединень пребуду въчно. Аминь.

# ΓΛΑΒΑ ΙV.

Что нево и эсмля составляють круглый шарь, и ни на чемь стоять, и нигяв упасть не могуть.

Весь видимый мірь раздвляется на двв сферы, какь ты видишь написанныя, верхияя сфера есть огнь и воздух, другая сфера есть земля и море, земля стоить вь срединь, море долженствовало землю окружать, но собрано вь особое мъсто, чтобь звёри и человъки имъли пространное мъсто, глъ жить. Боздухь простираещся около земли и моря, а около воздуха

духа простирающся о. небесь или сферь. Какъже земля и море составляють кругшарь, и споять вь воздухь, и не ный падають въ низь, такъ небо и семля составляеть одинь великій круглый шарь. и стоить вь ничто, и не падаеть вь низь. Перван причина, для чего сей великій мірь не упаль, есть ша, чно круглый шарь повсюду надЪ себя стоитЪ, и понеже. вЪ низЪ падать есть не иное что, какЪ надъ себя въ верхъ падать, то неотмбино слбдуеть, что цблый мірь нигдб не можеть упасть. Другая причина, что мірь не можешь упасть, есть та, чию онъ ни на какомъ мвств не стоить онъ стоить въ ничто, на глубинъ, носясд вь себъ самомь. Ибо внъ міра ибть мбста, чтобь можно было сказать, здъсь или тамъ. [ fitus partium faltem eft corporum, положение частей есть положение тбль ] вь верхъ или подъ себя, что нигдъ стоить, не можеть никуда и упасть, мірь спойть ниглъ, для того не упадаеть онъ никуда. Ибо ежели посреди міра земля, которая однако вЪ воздухъ споить, никуда не упадаешь, хошя сушь мыста, много менье можеть пасть мірь, споящій вь ничта, ни на какомъ мъстъ. Внутрь м:-- по-KA3H-

47 -----

казывають востокь, западь, югь, сверь и пр. надь собою, подь собою по правой сторона по лавой сторона. Но вна мі. ра не можно показать, ни сказать, тамЪ востокь, тамь западь, тамь стверь, тамь югь, ноо ньть мьста внь, слъдовятельно ить и ни какой пресной, преходящей нвари виб, ни огня, ни воздуха, ни воды. Всъ тълесныя твари заключены вЪ нірѣ, такъ и всѣ мѣста, я такь ежели бы должень быль мірь пасть, по долженствоваль бы онь вёчно пасть, безь конца, нбо не нашель бы онь никакого основанія, на которомь бы могь почить, нан долженствоваль бы на всё угды пасть. надь себя, такъ накъ и подъ себя, что однако не возможно, «для того пребываеть онЪ, носяся вЪ себѣ самомЪ, однако не внѣ Бога. ВВ третьихЪ, не можетЪ упасть мірь и для того, по причинъ малости своей, что онъ столь маль, и ничто вы сравнение съ въчнымъ пространствомЪ. Земля мала пропивь верхняго круга неба, но мірь гораздо менше прошивь непостижимой глубины, даже онь ничто вь сравнении св нею, какъ же бы пылинка пала, не должна ли она вистть и носиться на глубинв ? Наконець не можешь мірь пасть и для того, что онь телесень, ни-

κя-

какая твлесная вещь не есть оть себя самой, она приходишь изъ духа, в двигаеть себя вь духв. Ибо им видимь только половину великаго міра то есть тблесную духовная часть пребываеть очамЪ нашимЪ невидема. ВЪ концѣ мірЪ не выпадеть, но впадеть вь центрь, н сгорить, ноо внъ нъть ничего сокрушимаго, какь же бы плесное сокрушимое пало въ несокрушимое ? Каждая шварь имветь свое свдалище, и сидить вь себв самой. КакЪ мірЪ носишся вЪ себЪ самомЪ, земля имбеть свое сбдалище, и престоль вь себъ самой, и всъ пвари подражають вь томь накоторымь образомь Зиждителю, который не требуешь внътняго престола, Онь сидить и живеть вь себь самомЪ, шакЪ Ангелы не пребуютЪ внБшняго тблеснаго престола, они живуть вь себъ самихь вь Вогъ. Такь мірь HC пребуепів внѣшняго мѣста, онь носится вЪ себѣ самомЪ и заключаеть вь себѣ всъ мѣста. О Невидимое Существо, сколь богато открыло Ты Себя дивнымЪ швореніемь Твонмь. Ты живешь вь Себь СамомЪ, и не требуешь престола, неба иля жилинда, Ангелы Твои живуть въ нихъ самихь, и не требують мвста, такь творишь Ты сей тваесный мірь, чпобь онь HOCHA-

носился на безднѣ, 'на непосшижимомъ пространствѣ, и не требоваль бы шакже мѣста, которое подымало бы его или носило. Ты объемлеть всѣ вещи, и ни оть одной не объемлеться, въ Твоей рукѣ стоить небо и адь, Ангелы и діаволы, никто не можеть безь нея двигаться. Ахъ Господи, воздвигни меня, да пребуду я во Хрість, то пребуду я въ неоѣ, и небо во миѣ, и такъ не буду я ни мало пещися ни о небѣ ни о вемли, ежели только Тебя имѣть буду "аминь.

ГЛАВА V.

Что Богь есть вычень, н оть Себя Самаго безь начала, н нигав не живеть kakb только въ свътв, то сеть въ Немь Самомь.

-----

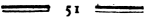
Простые думають, что Вогь создаль Сеов жилище или небо, чтобь тамы жить и сидъть, тамь сотвориль Онь Сеов и Ангелы вь слуги, чтобь Ему служили. Но такіе не помышляють, что Вогь есть вычень, безь начала, со всёмь ничего нетребующій, й ни жилища ни слугь не требуеть, живеть вь Немь Самомь.

г

По-

50 -----

Пошому приходять человъки на земли въ сіе бъдствіе, что думають дълами нъчто Вога выслужить, чтобь угодить Ему. И понеже Святое Писаніе сказываеть что должно служить Вогу, они же не право разумѣють, какь повелѣваеть оно сіе служеніе, для шого слбпые человбки продолжають, и хотять тоть чась своныв благогов вніемь и святосцію подвигнушь неподвижнаго Вога, и непребующему нѣчто дать. Таковые рѣдко помышляють о сказани Іовли 35, которое такова содержанія : воззри на небо и виждь, и воззри на облаки, что они для тебя весма высоко сжели пы сограшаеть, по что можеть ты съ Нимъ сдълать, и жопл много злодбяній швонхь, что же можешь ты Ему сдёлать, и хотя ты праведенЪ, чщо же можеть ты Ему дать? человѣку, каковЪ шы, можешЪ нѣсколько влоба твоя сдблать и сыну человбчу правдя твоя. Ежели ты золь, то не можешь ты ничего Вогу сдблать, ты должень самь только пожирать ядь свой, ожели шы благочестивь, что же можешь ты Ему дать, Онъ не имбеть нужды вь твоей благодарности, но погрузися вЪ meбя tamaro подъ Бога, отчасвайся во всъхъ швонхь дёлахь и силахь, отрекися и вознена-



ненавиди тебя самаго, признай, что вся швон дбла супь, ничто покмо грбхЪ к неправда, по начнеть Вогь Царство Свое вь тебь, и самь будеть вь тебь добрь и непорочень, тогда забудешь ты прегрѣшеніе свое, и будешь стыдиться, хваанться святостію своею, Borb живеть во свѣтѣ, кЪ коему никто во вѣчность не можеть прінти Богь не имбеть начала; ежели бы Онъ имъль начало, по долженствоваль бы Онь или оть кого происходить, или долженствоваль бы сотворить Себя Самаго; ежели бы онь быль сотворенЪ отв другаго или произшель, то не быль бы Онь первый, и наллежало бы думаль и о происхождении Его, чило Онъ или оть другаго есть, или шакже сотвориль Себя Самаго, и такъ никогда бы не можно было прінани кЪ концу, ибо чаю ямВеть начало, то никогда не быраеть безь начала, понеже сколь долго можно находишь начало какой вещи, по она не безь начала, и для того неотмѣнно должно бышь существо, коего начала не можно сыскашь, и пошому должно всегда оное. послъднее, которое найдено, безъ начала быть Существо, и оное Существо должно быть всегда первое, оть котораго всв аругія вещи произошан. Сего ради натуr 2 pans-

Рально должно вбровашь, чшо Богь никоникакого начала не имбешь, понеже TA8 инкакое начало безь Вога не находишся жакъже Вогъ ни отъ кого другаго не сотворень, а инако бы не быль первое начало, сабдовашельно не могь Онь и сощворишь Себя Самаго, ибо ежели бы Онь сотвориль Себя Самаго, по имбль бы и начало, и прежде бы не быль. Ежели бы сошворна Вогь Себя Самаго, то долженствоваль бы Онь сотворные Себя нан изь совершеннаго, или изъ частнаго, или изъ ничего, ежеля бы ОнЪ сотвориль себя изь совершеннаго, по не быль бы Онь первый, не быль бы Онь совершень, ибо два совершенныхь не могушь бышь вачно, и не быль бы и безконечный, но заключаемый оть того, который ничего не сотвориль, omne principiatum comprehenditur a prinсіріо шо, всякое начальное содержится своимъ началомъ. Вшорое, ежели бы сотвориль Онь Себя изь частнаго, дабы два совершенныхь не поставлялися, то учинилося бы совершенное изъ частнаго или несовершеннаго, что также не возможно. Вогъ же есть высочайшее Добро, и совершенное Добро, того ради не могь Онь сошворить Себя изЪ несовершеннаго, какЪ можеть безконечное происходить изь ко-

884-

нечнаго. Трешье, исшинно не могь Онь также сошворишь Себя изв ничего, нбо изв ничего бываеть и пребываеть янчщо. R такь сколь мало долженствоваль Borb сотворень быть оть другаго, или Себя Самаго сошворишь изь несовершеннаго или частнаго, столь мало могъ Онъ произыти ничего. Изъ того неотмънно слънзЪ дустЪ, что Въчный БогЪ безконечный невмбстимый, необьятный, неизслёдимый, безь начала, безь конца, безконечное въчное сокровище выше встхЪ, безконечное Добро, высочайшее Добро, живущее вЪ Немь Самомь, оно есть Само Свой свыть и жилище, и не требуеть неба. Еогь есть вбчный непоспижимый, неизслёдимый свёть, и сотвориль изь тыы свёть, Ангелы и человбка то есть созданное небо, вЪ коемЪ ОнЪ хошБаЪ жишь, не дая того, что Онъ пребоваль такого жилища, но чшобЪ шъмъ услужить намъ, когда бы Свяшый ДухЪ Его вЪ насЪ жилЪ. А ежеан бы долженствоваль Вогь, изь недостатку или нужды, создать Себъ небо, то долженствоваль бы вепостижимый жить вь постижимомь, безконечный вь конечиомЪ, конечное не вмЕщаетЪ безконечнаго, безконечный Вогь вь произшедшей твари, самосущное Существо долженство.

Г 3

Digitized by Google

32e .

54 -----

вало бы жить вь півни, ибо тварь естиь случайное существо, потому она есть образь или твив, и такъ долженспівоваяъ бы раздблень быть Вогь, чтобь быть половиною внъ твари, и частію вь ней, что не возможно, ибо единое Добро не попускаеть рездвлять Себя, хотя супь 3. лица, однако пребываеть Божество цъло и нераздблимо. Ежели бы жиль Богь вь небъ, а не въ Себъ Самомъ, по долженствовало бы шакое жилище или прежде Его быть, или вытстів св Нимь, или создаль Онъ его послъ Себя по надобности: прежде Его не могло оно быть. Онъ въченъ безь начала, вытсть, сь нимь не можеть . также никакое жилище быть, а инако были бы два вбчныя, ибо одно не было бы другов, и такъ приключился бы недостатокь вь Божествь, понеже жилнще не было бы Сать Borb, и Borb не быль бы жилище, ибо иное было бы жилище и иное Borb, а ежели бы жилище создано было послѣ Бога, то долженствоваль бы Онь, какь скудный человъкь, созидащь себъ изв недостатка небо, и быль бы вв Своей вБиности бБдень и скудень, но сего не можно о ВсевышнемЪ Богѣ помыслищь. Того .

(\*) Boctius de Coníol. Phil-

Того ради Богь вычный, и не пребуеть никакого вибшияго жилища или неба. Онъ не живеть нигдъ, кромъ въ Себъ Самомъ, и не пребуеть никакого мбста, такъ Ангелы Его не шребують никакого мвста, не можеть изсто заключать ихъ. И такъ стоить великій мірь ни вь какомь місшів. О создашели храмовЪ, о основашели церквей, какЪ вы дерзаете запирать Бога и безконечного Хріста Его, и здёсь и тамъ искать. О безконечный вбчный Воже, Ты безь начала и конця, швари Твон выбють начало, прежде ихь пребываешь Ты споль же блажень, какь сь ними, ты не будешь богатье, ежели они созидаются, Ты не будешь убоже, ежели бы они вЪ ничто обратилися. Ты сотвориль Ангелы и человъка въ жилище Твое, не для того что бы Ты требоваль нхь, но чтобь они наслаждалися Твоею любовію и благостію. АхЪ Господи даруй намЪ, да пребудемЪ жилищемЪ Святаго Духа Твоего, по пребудемЪ мы во Хрість и Хрістось вь нась, и не востребуемь искать Его внъ нась, въ помъ нан другомъ мъстъ, ноо онъ въ неов или вь нась есшь, и им Твон, аминь.

**T** 4

глава

Google

### ΓΛΑΒΑ VI.

Что Слово Вожіе, или Премудрость Его сотворила нево и эсмлю, и ито жилище Божіе не Ему, но намъ тварямъ служитъ и полсэно.

Вогь вь своей свяшой тройцё, сущій СамЪ ОтецЪ. СынЪ и ДухЪ Святый, пребываеть въ своемъ жилищъ и на пресшоль, и хошя Онь творить всь вещи Премудростію Своею, и живеть Духомь Своимъ святымъ въ Ангелахъ и человъкахъ, какь вь своей собственности и небь, однако ОнЪ никогда еще не сходиль совсъмъ съ престола Своего, но родиль и послаль изЪ Себя Самаго, изЪ Своего Всемогущаго неизреченнаго Существа, Слово Свое, Премудрость Свою, чрезь Сію сотвориль Онь вст вещи. Она есть Зиждитель всего творенія на небѣ и на земли; Она есть Изсбрътательница всъхъ дъль Его; Она есть начало всѣхъ путей Его, Ею сотворена первая машеріа, що есть воды, лежавшія иа бездить, окруженныя сильнымъ окру• " Ея Всемогущій Духь вмъстиль вотомЪ. ды, какь вь мёхь, нев сихь водь сотворила сія Премудрость небо и землю. Она Перворожденна прежде всёхь тварей,

Она

Она была прежде, нежели положено основаніе міра, то есть, прежде нежели сотворены ть воды, нав которыхь мірь сотворень. Она глаголеть: этчно служила Я предъ святымъ жилищемъ Его, и содблала землю, какъ мглу, и вбчно Я пребуду. Кто не познаваеть Сего Слова или Премудрости, тоть не много возможеть уразумъть или саблать въ Писании. Она есть Духь Господень, носнышійся на водахь, лежавшихь на бездив. Всв вещи Ею сотворены, и безь Нея ничего не сотворено, что сотворено, Она еспь жизнь всБхЪ тварей. Она носить все сильнымь СловомЪ СвоимЪ, Она Едина, и творитЪ еднако все, Она пребываеть, какова Она есть, а однако все обновляеть. Читай далбе Книги Соломоновы вЪ главахЪ его о Зиждитель, и Новаго Завъта въ концъ его. Она есть Матерь всёхь нась, всёхь нась носила Она во Чревѣ СвоемЪ, Она сильнымь Словомь Своимь вызвала вст вещи изь водь, сезь нея не сотвориль Вогь ничего, что Онь сотворияь, и здъсь можно представить: Juno est conthoralis, om. niparens Soror & Conjunx Jovis, sine qua omniparente nihil sunquam vixit, & Soror & Coniunx, una Deitas una Aeternitas cum Jpso. То есть Юнона есть все-

5

pax-

раждающа, Сестра и Супруга Юпитерова, безь которой всераждающей ничто ни когда не жило: и Сестра и Супруга, од но Вожество, одна Въчность сь Нимь. Хотя сіе кажется язычески и для міроученыхь весма жестоко, но которые суть изь Вога, тв не презирають истины, Она пребулеть нашею Матерью, а мы чадами Ея; Вогь Отець нать, Хрістось Брать нашь, Духь Святый Просвѣтитель нать, буквалисты могуть видъть, гдъ они пребывають, они суть раби а не чада, не принадлежать въ наслѣдіе, они не знають Матери своей и пр.

И такь сотворила Премудрость Ангеаы въ небъ пошомъ человъка на вемли, что Богь хопбав въ ономъ небъ жить 2 Кор. 6. Рима. I Kop. 6. чтобЪ 8. тварь не была своя, но господствующаго. царствующаго, живущаго вь ней Вога. Но Луциферь и гръшникъ дълають себя жилнщемъ тмы; и такъ живеть Вогь въ своемь, храмь нли небь по есшь Своимь ДухомЪ или образомЪ, и однако не живеть нигдъ, какъ только въ Немъ Самомь. Когдаже я сказываю : Вогь нигдъ не живешь, какъ только въ немъ самомь. то можно разумѣпь двоякимЪ образомЪ. Первое, какъ въ Немъ Самомъ сезъ шварей

\_\_\_\_\_ 59 =

рей, когда Онь Самь пребываеть Своимь небомЪ и жилищемЪ, и не пребуетЪ никакого наружнаго, Вщорое, живеть Онь вь своемь небь, или въ Немь Самомь. то есть вЪ Своей твари. Ибо созданный Ангельскій свѣть и душа суть не свог, но Вога Творца, Онъ живеть вь Немъ СамомЪ, то есть, вь Своей твари, ибо шварь не есть своя, но Вожія, такь Богь живеть въ Немь Самомь, и такъ познаваеть Онь Себя Самаго, видить и любить Себя Самаго, и ищеть Себя Самаго; о семь прочти далбе въ Книжицъ de arbore (ciențiae boni & mali, mo ecms, o apests stдънія добра и зла, которое житіе, ви-Абніе, любленіе, исканіе себя самаго полезно бываеть не Ему, но намъ тварямь, ны наслаждаемся тъмъ, а Онъ совсъмъ не пребуеть нась, ни для службы, ни для жилища, мы пребуемь Ero. О созндатели храма, о дБлосвятые, пересшаньте служных вашею нечистотою и грязью неимъющему нужды, Въчному Богу. Погрузишеся же вЪ смиреніе, убойщеся вашей предпріящой свящости и дБдЪ отчасвай. теся о вашихь силахь, по научить вась Машь ваша, какъ должны вы служить Бо+ гу вЪ небъ. АхЪ Въчный Боже, научи насъ помышлять, какъ Ты безнуждное До-6р0

бро совсёмь не нибеть вы насы нужды э ни для службы ни для жилища, [мы полько имбемь нужду вы пебё] то постыдимся мы, за наши самовыдуманныя дбла, отчаемся о нашемь разумё и силахь, Тебё совсёмы и ворсе осшавимы и покоримы себя, извнутрь и извнё, вы духё и вы натурё, что будеть праведною прілтною жертвою, Тебё угодною во Хрість ІИСУСЕ Аминь.

# ГЛАВА VII.

d====b

Что нвкоторыми Именами Божими можно возведену быть, надь себя, кв Зиждителю, отлагая все сотворенное, временное и несовершеннос.

Ежели есть видимое, то должию быть и невидимое, ежели есть временное, то многоболье делжно быть вычное, ежели есть несовершенное, то должно быть и совершенное. Писание прилагаеть Вогу изкоторыя имена, что Онь есть Свыть, духь, живопь, Премудрость, Правда и пр. Первое дыло, Вогомь творимое, есть Свыть, Богь есть Свыть, Іоан. I. и живеть во свыть, кь коему никто не можеть

жеть пріцти, 1. Тим. б. Называется Сввтомь потому, первое, что Онь есть и не можеть не быть. Онь есть истинное самосущное Существо, ничто столь неявно какъ Вогъ, и такъ что явно есть въ день, то есть и называется Свъть. Bmoрое, называется Вогь также Свѣтомъ для пого что ОнЪ воззваль изъ сокровеннаго на свъть всъ вещи, которыя были ничто, дабы и то открылося во день, и одино только Свъть быль, особливо Ангель и человбяб, какб знашнбйшія свбтила. Tpeтіе, называется Богь Свѣтомь потому, что Онь во встхь тваряхь существуеть и живеть, свѣтить и одушевляеть. И такъ начни съ низу, и восходи твоими внутренними очами и опложи всякое несовершенство всякую сотворенность всякую временность, пока сыщешь Того, Копорый есть, Который быль, и пребываеть въчный Свьть, вь немь самомь живущій, и никого не требуеть, возвышень выше всего времени, мвста и твари, не имбя нужды ни вь какой вещи. Боже Ты еси Свъть, Іоан. Ј. І. Тим. б. Но опложи всякое несовершенство и сошворенность въ восхождении. Прилич. 1. Ты еси Свѣть, но не свѣчи Свѣть, ноо Ты не еси телесная мертвая вещь, ты и не таĸiŭ

= 61 ====

кій Свбть, какь солнце или огнь, понеже ты быль бы мертвая телесная видимая вещь. Того ради восхожу я далбе, и познаваю, что Ты есн духовный живый и разумный СвбшЬ, какЪ моя душа есть свъть, невидимый, духовный, смысленный разумный, и Твой есть образь. Но понеже ена привязана кЪ шБлу, то оставаяю ея позади себя, и восхожу выше міра къ Антеламъ, которые супь духовный, чистый, цбломудренный свбть, безь твла. безь мѣсша, имѣюшь разумь, смысль и волю, и шакій Свъть Ты еси Въчный Воже. Но понеже Ангелы сушь образь и имБють начало, супь сопверенны, имБють нужду вь тебь, и оть тебя заключены и опредблены, по оставляю я и ихь позади себя. Дабы оппложить всякую сошворенность и несовершенство, и видбть по благодати Твоей, что Ты живый, духовный, разумный, свободновольный Свѣть, безЪ начала, несотворенный, какЪ Ангелы, не включенный, но безконечный, не заключимый, ибо никого нѣшь надь Тобою, Ты безь времени, безь мѣсшя, безь конца, живешь вЪ Тебѣ СамомЪ, ни вЪ комЪ не имѣешь нужды, а въ Тебѣ имѣють нужду Ангелы и всё твари. Закрый тэлесныя очи швон, и начни смотръть внущ-

62

рен-

ренними швоими очами, говори шакЪ: АхЪ Воже и Господи, Творче всёхё видимыхЪ я невидимыхЪ вещей, вЪ Тебъ состоятъ всв вещи, и внв Тебя ничего ньюв. Я читаю въ Писанін у что Ты Свёть, и вёрую, но Ты однако не шакій свъть, кошорый можеть человъческими мертвенныяя очами видимЪ быть, потому. Ты нетблесный Свёть, какь солнце или огнь. но Ты духовный живый Свёщь, безь тв. ла, какъ душа, которая шакже Твой образь еспь, и попюму и живый духовный свътв, но понеже она совокуплена съ тъдомЪ, и чувствами производить свое дъйствіе во времени, по прихожу я далбе кв Твоимъ Ангеламъ, кои шакже суть свъть, разумомь, волею, и смысломь одаренный, суть безшѣлесны, какъ Ты, однакожь не сущь они самый свЕтв. но сотворенны, и имъють нужду, чтобь быть вь Тебъ соблюденными. Сего ради познаваю я, что Ты еси самый Свѣть, и вь тебя СамомЪ несотворенный, въчный, безЪ на. чала, имбешь все въ Тебъ Самомъ. Ты не имбещь нужды ни во чемь, всв вещи имъюпъ нужду въ тебъ. О въчный, бла-

хен-

Digitized by Google

(.) С. АпостолЪ ІаковЪ называетЪ ОшцемЪ СвѣтовЪ. ---- 64 ÷===

женный, ношинный Събще, Ты же еси Събшь (\*) всяхь свъшовь, освъши мя, Ты еси и жизнь всъхь живущихь, сощвори меня живымь, що начну я зръшь во Свъшъ Твоемь свъшь, и всякую истину. Аминь.

CACHARICACIONAL CACHARICACIÓN

## м. ГЛАВА VIII.

Уто Богд есть жнвый Духд, безд начала и конца, и безнуждный, в которомд всё другіе имёють нужду.

U вѣчный Боже, Ты сила н животь души моей, Ты жизнь моя. Я читаю вЪ Писанти что Ты еси животь, и я върую тому, и исповѣдую сіе. Но Ты однако нешакая жизнь, какову имбють растущія твари, кон долженствують соблюдаемы быть росою и дождемь, а инако померли бы они, но Ты еси жизнь, опъ которой всѣ другія вещи живыми творятся, и однако не жизнь звърей или человъковъ, которые должны содержать жизнь свою пищею и пишіемЪ, а инако умерли бы они. Сего ради исповъдую, что Ты духовная жизнь, имбющая разумь, смысль, какь жизнь души, которая живеть съ разумомь и смысломь, и которая не Бсть, ни пьеть;

65 -----

ни спить. Но понеже душа связана съ тбломЪ, по долженЪ я далбе ищи изЪ сего міра кв Ангеламв, и осмотрѣться, шакова ли Ты жизнь, какъ Ангеловь, духовная, безшёлесная жизнь, живеть вь себь самой съ разумомъ, смысломъ, не требуешь мвста, не всть, не спять, какь Ты, о Господи Воже, но Ангель не есть самая жизнь, онь сотворень, онь конеченЪ, онЪ имвешь нужду въ Тебь, к ежели бы Ты не быль, що и онь бы не быль; ты же можешь пребывать безь него. Того ради оставляю я и Ангельскій мірь, и прильпляюся кь Тебь, сколь могу близко, и вижу свътомъ Твоинъ, что Ты есн жизнь всёхь живыхь, безь начала, безь конца, ты не имбешь никого надь Тобою, ты еси от Тебя Самаго, Ты живешь вь тебъ Самомь, никто не заключаеть Тебя безь времени, безь мъста пребываешь Ты въ тебѣ Самомъ, никого не требуя, а въ Тебъ всъ твари имъють нужду. О жизнь встхь живущихь, сошворе меня живыямь, да нибю единственно вь Тебъ чревь Хріста Сына Твоего въчную жизнь аминь.

И пакъ смощри, им возшелъ изъ вкдимаго міра къ Ангеламъ, и опъ Ангеловъ къ въчному Вогу, опложеніемь и оприца-

niem D

**>** 66 **=** 

ятемЪ всякой шварной сотворенности и несовершенства; и такъ можеть о другомЪ. Имени Вожін, пока око швое паче и паче очистится и просвётится, видёть сверхнатуральныя небесныя вещи, которыя безь такого созерцанія трудно, нли вовсе не возможно, разумвть. О Въчный Воже. я чишаю въ Писании, что Ты еси духъ. Іоан. 4. и вбрую тому. Но ты однако не шакій духь, какь духь звѣздь вь раствніяхь, и не такій духь, какь вь зввряхь, который должень соблюдаемь быть въ своемъ штат, въ мірт, воздухомъ из-Для того восхожду я н смотрю BHB. таковь ан Ты духь, какь душа, которая имветь разумь, смысль, но понеже она образь Твоего Духа, и учреждена въ тваб, по пойду я къ Ангеламъ, и вижу, что Ты есн духь безь мвста, безь твна, безъ времени, каковы Ангелы супь. Но понеже они сотворены, и инбють начало, шакже и безконечны, пошому повнаваю я, что Ты еся духо встхо духовь. бегь начала, безь конца, ваключаешь всв эещи, и ни оть кого не объемлешься, безь времени, безь маста, живешь вь Тебъ СамомЪ. Ты ничего не требуеть, а въ Тебъ всъ твари имтють нужду. 0 ВБчаый Боже, Душе всякой плоти, в всёхы

ж**н**-

67 ==

живыхЪ, возбуди, во мна духЪ, кошорый Ты вдунуль вь меня; управляй меня тъмъже С. Лухонъ, по охошно оставлю сей мірь и всё твари, и прилёплюся кь Те-. СБ полько во Хрість, пребулу едино сь Тобою въ вёчность. Аминь. И такъ ты ако бы возвыснася, подобно какь по абстницѣ, изь одного міра въ другій, изь эремени вЪ вБчносшь, изЪ видимаго кЪ невидимому, пока ты нашель, издали авчный, исшинный Себщь, который есль ДухЪ, и Жизнь всёхь шварей. И шакъ сявлай подобное и съ другими Именами. опложи всякое тварное несовершенство. що дояжень ты неошибнно сыскать, и издали увилёть Зиждителя, Который отв Себя Самаго есшь, и пребываеть въчно не шребуещь никакого мъста, пространства ни престола, Онь живеть вь немь СамомЪ, и сопворилЪ чрезъ Свою Премудросшь Ангелы, послѣ паденія Ангеловь воспослёдовали воды, которыя были сёменемЪі встхъ послъдовавшихъ тварей, изъ водь произошля спихіи, изъ спихій півля, изь шъль плоды, изь міра звърн, Ħ изь міра и всёхь шварей человёкь. Вогь усматривается въ Своемъ Образъ и издали. равно какъ въ пъни или во мракъ; какъ луша человбческая есть невиднмая духов-

A 2

RRA

68 ====

ная существенность, образь Вожій, кто сию видить, тоть видить Бога. Душа. понеже не имбеть тьла, но есть духь. то она ни велика ни мала пёлеснымЪ образомь, и однако сполько велика, чшо ваключаеть всъ телесныя вещи, и также столь мала, что прониваеть вст вещи. я даже сквозь ocmpie булавки проходитБ однакожь существенность ся всегда для себя пребываеть. Слёдовашельно душа еспь безь качества, то есть, она ни жолодна ни шепла, ни черна ни обла и можеть однако изь себя и сръ себя дазать, жарь и холодь, и всъ краски. Также душа не сидишь, не лежишь, не спить, не Бсть, не пьеть. Ибо такія несовершенства, какъ сидъние, лежание, спанье, яденіе и пр. принадлежать кь телеснымъ вещамъ. Такъ и Ангель нивеликь ни маль, ни шяжель ин легокь. ни зелень, ни желть, не сидить, не лежить, не спять, не Бсть, и не пьешь, много менбе находишся въ Вогб такое несовершенство. Того ради кто видить себя самаго и Ангелы, тоть видить к Вота сотворившаго душу и Ангелы.

A BARALAN AN ALANKA DA BARA AN

Digitized by Google

ГЛАВА'.

## ГЛАВА IX.

---- 69 -----

Что Богд воээывасть свять изд тям, к отябляеть его отд нощи, и что есть такая тяма или нощь, также что есть свять, ев ссмь Второмь Голковании.

Вь предыдущихъ главахъ познали мы, что ВогЪ Свѣть, духовный, живый, невидимый свёщь всёмь человёческимь очамь. и что ОнЪ не требуетЪ никакого мБсша. и швореніе Свое произвель ни жа какомь ивств. И такь сабдуеть, что Вогь, Кошфый есшь Свёть воззываеть другій свъть изъ тмы, Который есть день, возвываеть другий день нав ночн, и ощавалеть сотворенный свъть оть тмы, чтобь быль изь вечера и утра однив день. 2. Кор. 4. Вогь, Который есть Свёть. повсябаь свышу возсіять изь шиы. Оть свъта не могда тма сотворена быть . понеже свъть ничего инаго не дълаеть кромъ свъща. И хошя ислинно [накъ вь ЧетверпомЪ Толкованін должно избяснено бынь ] чпо Вогь не созидаеть никакой шыы, и никакой ночи, однако не должны мы весма высоко возводные сте Вшорое Толкованіе, дабы начинающіе ученики не быля виссапнымь свётомь ослёпдены в

A 3

CO.

70 \_\_\_\_\_

2

совсби устрашены. Сего ради сказываемь вь семь второмь Толкования для возведенія простыхь выше, что Вогь сначала чрезь Свою Премудрость сотворнаь тму, нан ночь, и изь такой тыы воззваль свъть, и назваль днемь. Которая тма и свъть были человъческимъ очань невидимы, то была невидимая, мрачная манфріа, ничто неосязаемое, ничто невидимое человБческимЪ очамЪ. Того ради инмало не должно винмать на Первое Толкование Теологовь, которые сказывають тамь, что свъть быль видимь, а кругообразно обгалъ вкругъ, и причиняль натуральный видимый день вЪ 24. часа. ( Чпо же есть шма или ночь, изь которой отаблиль Вогь светь и день? Сіе описываеть Монсей вь словахь; вь началь сотвориль Богь небо и землю, и земля была пуста и праздна, и темно было на тлубинъ, и духь Вожій носился на водъ. НЕконфрые почитають сін слова тишу. ломь главы, вь коей повъствуется перечень и содержание встхв послъдующихь дъль Вожінуь, мы поставные ихь вибсто матерін, изь которой сотвориль вогы небо и землю. ' Ибо изь сей матерін йеба я земли сотвориль Еогь двъ вещи, какь Ангела вЪ небъ и человъка на земли. Того

ради

**71** 

ради должно на сей разь разумёть, когда Моисей сказываеть: вь началь сопвориль Вогь небо и землю, то есть сотворнаь Онь первыя машерін, изь которыхь Ангель вь жебъ и человъкъ на вемли сошворенъ. Не должно же разумъть, яко бы вскоръ въначаль сопвориль Вогь швлесное, видимое небо, и сію грубую вемлю, и пошомь - вдунуль духь, но прежде встхь вещей сопворено невидимое духовное, изъ котораго нопомЪ видимое пБлесное произошло. ВЬ началь сопворнаь Вогь несо и вемлю, по еспь, манерію свъта и пиы, (•) И такъ первая матерія была подобно жакъ округъ съ дыханіемъ человъка, какъ теплый воздухь, который склонядся на влажность, или мокроту, однако человбческимЪ рукамЪ и очамЪ неосизаемЪ. невидимь, и должень на сей разь называлься водою, на которой Духь Вожій носился, Сей округь могь простираться столь далеко, какъ иынъ мірь есть и были вь немь скрыпы вся вбчиыя и временныя швари, какъ въ вернв или съмени, корень, стволь, сучья, ансты, вётви, пло-АЫ . суть одна вещь вмвств прежде опдъле-A 4

(\*) prima Materia quid? что есть первая матеріа?

72 ------

абленія. Всъ швари были шамъ скрышы земля, долженствовавшая еще бышь. Ħ то есть видимый мірь, была пуста. темна, праздна. То было безобразное темное, мрачное существо, какъ написано Премудр. II, безвидное существо, сія первая матерія неба и земли, то есть всяхь тварей, была ни свять, ни темна; имбля однако тму и свъть въ себв 12 скрытыя прежде раздвленія, сія матерія, сказываю я, была ни день ни ночь. Однако были вы ней скрыты день и ночь . эмвств смбшенныя, и къ щому была невидима человбческимь очамь, вь началь, нанпане перваго и втораго дневнаго дбла " пока по многоразличномь отделения, такая матерія учиннлася осязаемою, ощущаемою мокрошою вли водою, Сле безвида ное, безобразное существо, въ коемъ всв твари лежали скрыты , называется тыою или нощію, въ сравнени съ Богомь, и съ Антеламя, которые скоро вБ началь воззваны. были. Какћ же богь и Ангелы невидимы. такь и сія машерія была невидима человичен скимЪ очамЪ, но потомЪ она чъмЪ долъе, тъмъ болъе учинилася грубайшею и гусшайшею, видимою, чувствишельною влагою или мокротою. Теперь можешь ты спросить, габ нан на которомъ мъстъ была такая

nep-

73 ==

первая машерія? На оное сказываю я, тав Богь быль, тамъ были и оныя воды встхъ тварей, по ссть на никакомЪ мБств Вогь есть, то и первая матерія на никакомЪ ибсав была, и нынв шакже видимый. жірь на никакомь мъсть находится. Монсей сказываеть, темно было на глубинь, то есть, темная матерія лежала на бездиБ. Опыми нынв мірь, що сыщешь въчное пространство, какъ прежде, сіе пространство есть безь дна, безь крышкн., безъ стънъ, по есть глубина бездны, на котсрой мірь спонть, есть такое пространство, вЪ которомЪ ни вадЪ собою ни подь собою, ни при себь, не можно сыскать конца, и такъ лежала сія ныа на глубинъ въ ничто, Тогда возвваль Вогь изь сей нощи или ты Ангелскій свѣть, fiat lux, да будеть свѣть, да будеть разумная тварь, невидимый духовный свать, сей свать ощавлияь Богь оть тимы "тогда учинился изb вечера и утра первый день, вЪ ЕврейскомЪ стонтЪ, одинЪ день, echad jom[exagb tomb], а не первый, сей созданный свёть назваль Онь днемь, а тму назваяь Онь нощію. Ангельское швореніе есть свёть и день. Первая матерія водь есть тма'н ночь, что же будеть утро и вечерь? Сколь мало видима душа швоя челов вческимь

A. 5

кимъ очамъ, споль же мало Ангельскій свъть или день, слъдовашельно ночь и пма пребываеть невидима всъмъ чувственнымъ очамъ, какъ день и ночь духовны и невидимы, такъ долженъ и сей вечеръ и утро быть духовенъ и невидимъ. Ангельская тварь, сколь бы, она ни быда свътомъ, однако она въ сравнени съ въчиымъ несозданнымъ Свътомъ, есть какъ вечеръ или мрачность. Но понеже она не пребываетъ мрачною или вечеромъ, то должна она быть однимъ диемъ и свъпомъ съ утромъ. Утро или востокъ есть

74 ==

томb сь утромь. Утро или востокь есть Слово Божіе, востокь сь высоты аvardля и пр. Вь Томb и сь Тёмь должна тварь соединенною пребывать и вь Немb состоать, для того сказываеть Монсей, учннился изь вечерз: тварн: и утра: Творца: единь день, яко бы хотвль сказать, тварь не можеть сама собою устоять, она должна имбть бытіе свое вь Словв Вожіи, и не состоить безь Слова Вожія, (\*) а Богь совстыв не имбеть вь ней нужды. Для того должень изь вечера и утра быть единь день, а не изь утра и вече-

(\*) Сіе противурѣчить вышесказанному, видно, что описка есть: жалко, что первой рукописи нѣть.

itized by GOOgle

вечера, то есть, тварь должна прилбпанться къ Bory, а Богь не требуеть прилапаяться кЪ швари, кто же прилъпляется Господеви, тоть бываеть одинь духь сь нимь, 1. Кор. 2. Ахb' вБуный Воже. Ты есн чрезь вычное Слово Твое ясный день и свёть, изь единственной благости воззываеть Премудростію Твоею разумный, духовный, смысленный, добровольный свёшь изь нощи и шмы, и понеже по было добро, по учинился изъ вечера и упра единъ деяь. Помоги, возлюбленный Воже, чтобъ и я могь познать вь себь мою ночь и тму, и научился видбть, что Ты есн нстанный свёть, по пралъплюся я Тебъ, и чрезь Хріста сь Тобою абчный день и свёть пребуду. Аминь.

75

# ГЛАВА X.

Ято вы перьомы яневномы авлы можно разсматривать з вещи, ежели кто хоисть научиться прямо разумыть.

Монсей вивщаеть въ первомь дневномъ авлё творенія три вещи, во первыхь, натерію свёта и тмы, то есть воды, въ конхъ всё твари скрыпы лежали; во вто-

= 70 ==

вторыхь, сотворение Ангельскаго свъта. ВЪ третьихь, также падение Антеловь, отвращающихся оть свбиа ко тмб, и нехотящихь пребывать однимь днемь. Тексть сказываеть такь: вь началь сотвориль Вогь небо и землю, и земля была пуста праздна, и шемно было на глубинъ, и Й Духь Божій носился на водь, и рече Богь: на будеть свъть, и учинился свъть, и видбав Богв, что свъть быль добрь, то. гда опдблидь Богь свъпь опь шмы, и назваль свъть днемь, а тму ночые, тогда учинылся изъ вечера и утра единъ день. ВЬ сихь словахь описываеть Моисей натерію шварей и сотвореніе Ангеловь и паденіе Луцифера, который не восхощьяь быть или пребывать однимЪ днемЪ сЪ БогомЪ, но отделился, палЪ отЪ единства кЪ раздвоению, и такъ потояъ опдБанлся чрезь твердь оть свыта вь нижнюю тму и пр. ВЪ началъ сотворилЪ Вогъ небо землю, по есть первую матерію, изв. Ħ которой произошли Ангелы и человъки вр небь и на земли, какъ знаменитъйшія твари. Сія матерія неба и земли была округь, какъ дыхание человъка, хаосъ, смъшение всъхъ будущихъ шварей, смъшеніе свъта и тмы, дня и ночи, какъ по Духовному, шакь и по шблесному мибник,

mo

шо было безобразное, безвидное существо, трачная, темная смъсь. Тамъ были всв твари вмасть, по была ночь в тма, носавшаяся на глубинъ бездны. Изъ сея но. чи или ты воззваль Богь свъть и день. Ангельскія твари, или изь сей твари возвваль Вогь небо, то есть Ангелы, кон суть Вожіе небо, и рече: да будеть свъть, по есть, что прежде было ничто и лежало скрыто во тыб, произыди нынѣ, и будь существо, изъ ничего произыди свъшь, въ на День. Ибо жесе, что скрыто, называется ничто, и что происходить въ денъ, называется свъть. Такь всякая тварь или дъло Вожіе есть світь потому что оно изь ничего учинилося нѣчто, словомЪ БожінмЪ, и вышло изъ сокровеннаго на свъть, и понеже всъ твари состоять паче Bb Borb .нежели вь нихь самихь, то прилагаеть Моисей къ каждому дневному дблу иля творенію, и учинился изъ вечера и утра эторый, претій, чепвертый, пятый день и пр. что обмануло буквальныхЪ Теологовь которые придержатся только звука буквь, и сдвлали изь торо натуральныя дни вb 24 часа. Они не разсмотръяй ре-YCHIA

Digitized by GOOSTC

ченія Апосикола: (\*) все, чию ошкрывается, есть день, по должно насупрошивь, быть все ночь, что пребываеть ничто или сокровенно, ибо вЪ ночи ничего не видятЪ. и что бываеть ничто, того также не видяшь, что же есть начто, и имаеть существо, которое видять, по называется свѣть, по есть открыто [или явно]. ТакЪ можеть гусшая, грубая, темная вемля учинившаяся изъ водъ называшься свъшь ибо она произощла изъ сокровеннаго на свъшъ, вь день, и учинилася видимою. Всв швари прежде нежели сошворены были, не были, не могли видимы быть, и въ первой матеріи были они ночь и тма, нбо ничего не можно было видбшь. Когда же Богь вызваль твари изь ничего вь начто въ существо, тогда называются они справедливо свѣть, нбо что откровенно бываеть, по называется свъть или день. Вогь и Его вѣчное Слово есть откровенный свѣть, не ночь, не тма, какь то Апостоль скавываеть : (\*\*) Вогь еспь свъть и вь немь нъть инкакой тимы, хочеть сказать: эсъ швари были ничшо, были ночь, были шма, прежде нежели сопворены были, и нынВ

(\*) 1: Ioan. 1. cm. 5. (\*\*) Edec. 5, cm. 13.

**—** 79 **—** 

нъ когда уже они сотворены, носять они въ себъ ничто , ночь и тму, особливо ежели они себя самихь дюбять. Вогь. же есть откровенное существо, и свъть. и не носить въ себъ никакого ничто, никакой шмы , никакой ночи; по есть, ОнЪ не можеть отрещися, что Онь свъть есть, что Онь существо есть, Онь неотменно должень быть, и не можеть быть ничто. Разумная тварь не принуждена, пребывашь или при своей ммБ, или быть сЪ БотомЪ одинЪ день или свътв, чрезЪ Хріста въчный день. На послѣдокъ можно шакже гораздо изв словь Моиссевыхв равумъть, что Луциферь мыслію паль прежде, нежели сотвориль Богь твердь между водами, ибо сказываеть Моисей : что учинился изъ вечера и утра одинъ день, не первый, но одинъ день echad jom (exadb iomb), odunb dens, a ne rilch jom, (ришь іомь) первый день. Луциферь же имълъ свободную волю, пребывать вь своемь вечерь или пмв, или учиниться одним'ь днем'ь и свътомь съ богомь, и хотя онь сначала таковь учинень, однако онь недолго пребываль вь шакомь приабплении или соединении, онъ нелолго быль однимь днемь, но раздвоился изъ •Аннсшва паль онь кь расколошому, шо ecms.

= 80 ==

есть, оть вога къ себь самому, или отъ свъта ко тыт, изв дня кв ночи. И такв не восхошьль быть однимь днемь сь дру-Ангелами вЪ Богб, ехады unus. гими primus, одинъ, первый ришь primus, но хотвль быть другій день при Хріств, и близь Вога сидъть, первымъ не могъ онъ быть, понеже Богь пребываеть первый и послѣдній; то не котѣль онь пребывать сь Богомь одинь день, но хоштав бышь другимЪ близь Вога, онЪ раздвойлЪ себя, и перемѣнилъ себя, [или сдѣлалъ/другимъ] оть единства паль онь кь двойству, то есть оть Вога къ себъ самому. Ибо всякая тварь есть двояка, или два, какъ только Вогь высочайшее есть единство, того ради сотвориль Богь пвердь межну водами, тогда учинился изъ вечера и утра другій день, шогда долженствоваль Луциферь оплучиться отв (Ангельскаго свбта, однакожь не вит Вога быть, и понеже онъ не восхотьль пребыващь какь Ангелы однимь днемь сь вогомь, по могь онь сыть другій день во томѣ, куда онъ низринуть. О вѣчный истинный Свъте, Ты еси откровенный Свёть и не можешь отрещися, Ты вызваль изъ шмы шварь Твою, кощорая есть тёнь или образь, потому должень вечерь и утро быть одинь день. Просвя-

ШĶ

ши мя, Господи, да не паду изъ дня въ ночь, но да пребуду свъть во Хрість [который, какъ истинный свъть, просивщаеть всъхъ человъковь.] Аминь.

\_\_\_\_\_ 8r \_\_\_

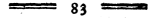
#### ΓΛΑΒΑ ΧΙ.

0 Твердн между водажи, которая есть второе дневное дъло Божіс.

Луциферь со своею дружиною быль споль добрЪ и свободенЪ, какЪ другіе Ангелы, онь быль ангель свыша, онь быль вынебь, то есть, онь быль еще несвязань, незаключень, онь быль и не падшій, но недолго быль онь гаковь, гордость ero повергла его, онъ имѣлъ веселіе и радость болбе во лжи, нежели въ истинъ, и любиль тму болье, нежели свъть, и чтобы онЪ со своими послъдователями не пребываль при смиренныхь Ангелахь, сотвория Вогъ пвердь между водами , какъ Монсей сказываеть, и рече Богь, да будень швердь между водами, въ разность между водами, погда сопвориль ВогЪ швердь, и ощаблиль воду подь твердію оть воды надь твердію, и учинилося такь, нарече Вогь швердь небо, шогда учинился нзЪ B

язь вечера и утра вторый день. Луциферь, который прежде паль, выключаешся нынъ пвердію опь верхнихь водь и Ангеловь, кь нижнимь, грубымь, гуспымь, преходящимъ водямъ. Верхнія воды сушь субшильнайшее, сватлайшее, чистайшее существо, неразрушимое, въчное, называемое оть древнихь Богослововь coclum aqueum, небомь воднымь, человъческимь очамЪ невидимо, и сЪ сими водами и Ангелы уклонилися. Нижнія же воды супь преходящая разрушимая часть первой матерін, изь которыхь всь телесныя, временныя вещи учинилися и произошли. Сія швердь есть изЪ нижнихЪ водЪ qvinta effentia [effe] и пр. пятая сущность [существо], какъ извлечение и въ сравненіц съ нижними водами, якобы неразрушима, однако вЪ сравнении сЪ верхними водами она разрушима, преходяща, какь Хрістось сказываеть, Лук. 22. Heбо и земля мимо идуть; тамъ говорить ОнЪ о сей преходящей тверди. Сія твердь есть извлечение, какь свътлъйшее и чистъйшее изв нижнихв водв, и есть отделение эбчныхь и временныхь вещей, невидимыхь н видимыхь, духовныхь и пълесныхь шварей, ив помужь пвердь есть отделение нежду свящыми Ангелами, и осужденными Aia-

ĠĹ



діаволами , ноо Ангелы супь надь преходащимь небомь, а діаволы суть подь преходящимь небомь, и такь должны пребывать заключенными вЪ 4. стихін, даже до послъдняго дня. Надъ твердію есть субщильное, свътлое, чистое, непреходящее qvintum effe, пятое существо. ТакЬ ъВчная qvinta essentia, пятая сущность или извлечение, понеже Луциферь придержался грубой, густой, нечистой, темной матерін, потому долженствоваль онь погрязнупь: небо не могло долбе сносны его, для того создаль ему Borb темницу или узилище, по еспь сей грубый дебелый, пемный мірь, вь коемь онь связань. и ожидаеть суда сь осужденными. Ежелн художникъ извлекаеть пятое существо изЪ тварей, или металловЪ, то есть оно неразрушимо, вь сравнении съ тъмъ, изъ чего оно извлечено, уподобляется небу, н не допускаеть кь себь никакого злаго духа, они бѣтушь отв пятаго существа оно очищено и освъщено, много паче должно вбровать, что верхнія воды, како всечиствиштя и субтильн виштя никогда не мотуть сносниь терпъть діавола. И MOO ежели наше патое существо изв нижнихв водь, имвющихъ однако преходящее тъло, сшолько пожеть, сколь же много бо-ATC. ħ

2

84

жве изb верхнихb? Пошому не возможно было, чтобъ пребываль въ небъ Луциферъ, который придержался нечистаго, густаго, темнаго воздуха. Понеже натурально можно видёть, и вёровать, что всечистёйшее и субщильнъйшее, и легчайшее опдъанло себя отв нечистаго, грубаго, и всегрубвишее, нечиствишее, густвишее, пем. ибищее осбло ко дну, то есть кЪ центру который циркуль называется нане низшимЪ, какЪ мы внѣшно видимЪ, на трепьемь дневномь дёлё, что изь водь огнь учинился небомЪ, и твердію, и 38няль верхнюю сферу, посль огня сталь воздухЪ. Псслѣ воздуха морская вода, и изЪ морской воды земля. Что есть въ дневномъ дбла темнае земли, и что есть также тяжелье и грубье? Какъ же свъть Натуры даеть познавать, чпо/ всь субтильныя, легкія вещи подымаются вь верхь. и всѣ грубыя, полстыя вещи идуть ИЛИ. садящся ко дну, по должень шы также напурально вБровать и знать во впоромЪ дневномъ дълъ, что пвердію опдълидося всесубпильнъйшее, свъплъйшее, чистъйшее, оть грубаго, нечистаго, какь Ангелы выше тверди сь верхними водами, а діаволы подъ твердь къ грубымъ нижнимъ водамь. По такому опредълению, учинился изЪ

85 ====

изъ вечера и утра другій день. То есп.ь, шакое опредбление водь чрезь твердь произвело дбло, и нынъ есть открыто во дни, во свъть, прежде еще и не было, и не должно также разумѣть о натуральныхЪ солнечныхЪ дняхЪ, понеже не быль еще никакій тьлесный свъть. но каждое дёло Вожіе, происходящее изв сокровеннаго на свъть, называется день. ибо изъ одного дня всъ лругіе пять дъль воззваны, понеже въ одномъ днѣ всѣ послёдующія творенія скрыты лежали, H оттуду также произошли. Ибо истинно изь Ангеловь произошли діаволы, они ощринушы, мѣсто ихЪ учинилося водою, изъводы произошли всё другія послёдующія швары, которыя дъла или творенія раздълены на 5. порядковь, и называются днями или порядками швореній БожінхЪ. Что же изь вечера и упра бываеть другия день, а не изъ утра и вечера, то должно также разумъть, какъ прежде, что эсѣ пвари состоять солбе въ богѣ, нежели вь нихь самихь. О откровенный Свъте, и истичное Существо, Ты воззываешь тварь Твою изь ничего вь существо, повелбвая возсіять свёту изь тымы, дзешь ей свободную волю, чтобь она сь Тобою одинь день была. Но одна часть-E 3 CBOC-

своевольно отвратилася, и пала во тму. Сего ради сотвориль Ты между тьмь твердь, во изъявление, какъ Ты хочеть, удержать при себв послушныхъ, а всвхъ непослушныхъ отвергнуть. Ахъ Господи, удержи меня въ Тебъ, и не отвергни меня отъ лица Твоего, пресади меня изъ меня самаго во Хріста Сына Твоего, то пребуду я во царствіи свъта, и буду жить съ Тобою въчно. Аминь.

# 

#### **Г Л А В А** XIL

**Какъ** земля происходитъ изъ воды, и море отдъляется въ особыя мъста, итобъ сухое видно было.

Аже до селѣ вЪ нервомЪ и другомЪ дневномЪ дѣлѣ описываны были невидимыя вещи, кажЪ во первыхЪ, безобразное существо, первая матеріа свѣта и тмы, которая была праздное мрачное смѣшеніе, хаосЪ, unus erat toto naturae vultus in orbe, quam dixere chaos &c. то есть, оденЪ былЪ во всемЪ кругѣ видЪ натуры, который назвали хаосъ Тма, которая вскорѣ превратилася вЪ воду, то. есть,

87 ==

въ воздушную шеплую влагу, какъ дыханіе человѣческое. ИзЪ сихЪ темныхЪ водЪ. лежавшихь на безднъ, произшель свъть, который невидимь быль челов тескимь озамЪ, пошомЪ отдБлена твердію верхняя вода ошь нижней, и однако все еще невидимо. Ибо 4. Ездры 9. сказывается, что Богь сопвориль вь другій день духь тверди, а не тёло тверди, невидимое Нынб же происходить земля изь небо. воды по есть, сей видимый мірь, который разделень на огнь, воздухь, воду, землю, по есть, чпобъ воды подъ твердію собралися вЪ свое мБсто, какЪ на нижнихъ водахъ отдълился духъ тверди въ Аругій день, который быль невидимь встя человическимъ очамъ. Въ препій день произошло видимое, тёлесное какь небо, такъ и на сихъ водахъ учреждены другія з спихін, которыя супь также духи, какъ воздухъ, вода, земля, кон всъ я, отдёлили отъ себя свои тёла, духъ воздуха даль свое шёло, духь воды принесь свое шбло, и пребываеть въ швля, спихія земли принесла свое шёло и пребываеть вь тель. Но понеже видимая вемля покрыта была видимою морскою водою, тогда отдвлия Вогь морскую воду также въ свое мъсто чтобъ видвли су-TOS.

E 4

= 88 ====

хое. И такъ произошла земля изъ водъ то есть, 4. спихін учинилися видимы, которыя суть мірь. Такь стихін очистилися и учинилися субпильными опдбленіемь, чистъйшія и субтильнъйшія учреждены во верхнюю сферу, какь огнь и воздухЪ, двѣ грубыхЪ заняли дно, какЪ вода и земля, и земля есть наигрубъйшее и густайшее тало, извержение и очистка субтильныхb стихий и звћадb [ибо во всћхb 4. спихіяхь супь звъзды.] Цблый пблесный мірь быль вь водахь своихь сначала какь теплый тумань или парь, когда каждая спихія опдбляла опъ себя пбло свое, и однако осшавалося вЪ шѣлѣ, какЪ духЪ тверди, или стихія огнь учинилася огнемь, и такь духь и тьло есть вмъств, какъ съмя опдвляеть оть себя растъніе, и пребываеть вь растъніи, вилимое и невидимое всегда вмъстъ. Такъ лухЪ воздуха или стихія воздухЪ учинился воздухомЪ, и есшь самЪ воздухЪ, духЪ воды или спихія воды, вошель въ морскую воду, и есть вода, духЪ земли или спихія земля, испустиль также оть себя парь, дымь, и все, что грубость была оть другихь, учинилося землею. И. такЪ каждая спихія еспь двояка', видима и невидима вмвств, и сей цвлый мірь есть BMB-

Digitized by Google

A',

.

**—** 89 **—** 

выбсто собравшійся ссбдшійся дымЬ, по видимому штлу, которыя штла отдтлилися оть невидимаго, ибо какь невидимая первая машеріа тварей тоть чась склонилася кЪ, влажной теплоть или водь, такЪ нижнія воды под'ь твердію отдвленіемь. тоть чась кь видимой матеріи паче и паче, пока каждая спихія по своему порядку ощаблила отъ себя свое собственное тбло, и такъ учинила себя видимою. Зри, такь попускаеть себя видьть земля изь воды, то есть мірь бываеть видимь, и твердь, тблесень, осязателень. Xoma Моисей говорить о морской водв, что она опдблена опъ земли, однако видять Мулрые, что весь видимый мірь есть linus terrae. грязь земли, [персть земная, глыба земли] учинившаяся и произшедшая изЪ невидимыхь водь. Ибо Монсей пишеть вибств для просшыхь и для ученыхь, и вь краткихь круглыхь словахь вывшаеть. внутреннія и вибшнія, невидимыя и видиныя, вбиныя и временныя веши.

35

Сте собрание водь разумбется первбе вышшемы смыслы; то есть, что первая матеріа воды раздблидася на чепныре стихи, то есть, что 4. стихии изы бевобразнаго, безвиднаго существа воды отдбананся каждая на свое мысто, какы мер-

E 5

курій

\_\_\_\_ 00 \_\_\_\_

курій сказываеть: изъ Vilceribus tenebraг.m, изъ внутренностей тмы, то есть изь внутренности темныхь водь произшель огнь, и потомь воздухь, послё того произошла морская вода, которая заключала въ себъ землю, и была одна вещъ съ вемлею, и покрывала всю землю. Второе разумѣй cie собраніе водЪ подЪ небомЪ простымо образомо, то есть, что Borb поставиль морскую воду на свое мъсшо. и сдблаль землю сухою. И такь имфешь то, что есть вода и земля, то есть сначала называется первая матеріа водою какЪ теплый парЪ, или шуманЪ, изЪ котораго не полько огнь и воздухЪ произшель, но и грубая морская вода съ землею. 2. Чшо вода называешся моремь, по которому мы кораблеплавание имбемь. и изь которой земля состоялася, какь Петрь сказываеть. (") Также землею навывается вЪ простомЪ смыслѣ не полько центрь міра по которому мы ходимь. но и весь видимый мірЪ называешся земля, или Limus terrae, грязь земли, даже и самЪ человѣкЪ есщь земля, пошому что онь сотворень изы міра, какь изь грязи или персти земныя. Да произнесеть зем-ÅX

(\*) 2. Петр. 3. ст. 5.

91

ля траву и зеліе, остменяющее себя, и плодоносныя древа. Ежелу должна земля произносить траву, зеліе, осъменяющее себя, и плодородныя древа, и растБиія, по должна она прежде во себъ имъть нхЪ, подобно какЪ первая машерія произвела 4. стихін, ибо вв ней лежали OHH скрыты : и такъ земля имъетъ въ себъ духЪ или спихію со звъздами, копорыя сущь духи и съмена, они происходять на свъть дневный, изь невидимаго вь видимое, того ради должно разумёть о стихін земли, что она произносить, а Re Тбло есть мертвая темная вещь, шБло. духЪ есть жизнь и раздѣленЪ на звѣзды, кон дають оть себя свои раствнія и пло-АЫ ; КАКЪ ЗВЪЗДЫ НА НЕОБ СУПЬ РАСПЪНІЯ огня, происходать изь невидимыхь звъздь огня, плоды ихъ супь снёгь, роса, дождь, громЪ, молнія. ТакЪ дерева, зелія, сушь растёнія земли, приходять изь невидимыхь звъздъ, приносять свои плоды с какъ цвъты, груши, яблоки, вишни: такъ изъ, стихіи воды происходить раствие воды (\*), которое непрестанно растеть изъ невидимой сшихии, какъ дерево изъ земли, въ свой стволь, сучья, и выбъгаеть на землю 17088

(.) Ошкуду источникь водь.

92 ===

пока приходить въ море, памь сибдается опть морской з лы; ежели бы не всякий день выходила новая вода изь невидимой спихін, по не имбли бы мы воды на земли, ибо она вся моремЪ снѣдаешся, и не выходить уже отпуду. Такь имъещь и спихія Воздухь свои звъзды, и изь нихЪ свой растьнія и плоды; учинился изЪ вечера и утра претій день. Когла 3CMля украшена зеліями, деревами, и раствніями, тогда быль сей видимый мтрЪ вЪ своемЪ состояния, [такЪ] что сдълался тблеснымь, и тогда учинился изв вечера и утра третій день. Здісь же должень ты примътншь, что Монсей никакъ не говорить о напуральномь днъ или 24. часажь: [ноо ни соляца еще не было ни луны вЪ пемномь мірь] но слово день должно брать за дбло, пришедшее изЪ сокровеннаго на свѣть, какъ то сіи 4 стихіи или видимый мірь лежаль прежде вь сокровенномь, а нынѣ на свъть дневный произшель, и можеть называться свётомь, сколь ин есть темень въ сравнении съ невидимымъ АнгельскимЪ свѣщомЪ. Слово Божіе есть востокъ или начало съ высопны, которымъ всв, вещи сотворены, и въ Немь состоять много болье, нежели вь себь самихь, шакъ и долженъ изъ вечера и ушра хошя

¥.e

не день, какъ прежде въ Ангельскихъ тваряжь, быть, однако вторый, претій, чешвершый день. Ибо всь воззванныя изь нощи твари суть вечерь, и ежели хошяшь они успоять, по должны вь Словъ Вожін успоять, а не вЪ себѣ самихЪ. Чпо же дблають многіе снова міроученыхь вр шолковании ихb о натуральныхb дняхb. какъ будто совершилъ Богъ дело свое по теченію солнца. Ежели сказать имъ :что не было же солнца вЪ первомЪ, второмЪ и трепьемь дневномь двль; по отвътствують они: Богь вь первыя три дни сотворияв свътлый облакь, который кругообразно двигался, дабы ОнЪ могъ сЪАнгелами видъть. Изъ сего примъчай премудрость ихь, ежели бы они при томь были. по долженствовали бы предо Богомь и Ангелами носить зажженныя фонари. При помъ забыля они съ симъ свъплымъ облакомь, чшо Боть Самь есть Свёть, и вь цемь нать никакой шмы, и не помышаяють, что Даридь сказываеть) вь Псалмахь, (") предъ Тобою, Господи, нощь, яко день, и пина, яко свбиб. Ангелы и Вогь не имъють нужды извит видъщь не пребують никакого внъшняго свъта,

= 93 \_\_\_\_\_

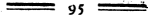
(•) IICAAOM. 138, 12.

Digitized by Google

Ho

Но они суть слъпы и темны, и думають, <sup>\</sup>что и Borb maковЪ, какЪ они, что должень Онь по часамь и днямь предпринимать и производить Свои Дбла, хотя то Онь Премудростію Своею творить всь вещи вдругь. И хошя Онь изь первой матерін отдблиль одно послѣ другаго, однако не дълаль Онь того по днямь и часамь, какь вь Воскресенье свъть, вь Понедбльникъ пвердь; во Вторникъ пблесный видимый мірь: въ Среду солнце, дуйу и звёзды; въ Четвертокърыбы, птицы и звБри; вЪ ПятокЪ человъка, какЪ въ б день въ недъли; въ Субботу Онъ почиль. Можно гораздо тонко воображать. Кпо же при помъ былъ? не были однако еще планеты, оть которыхь дни имъ. ють свои имена. Скажешь же, кто при томъ былъ, и твое толкование видѣлъ? Отвѣть: свъть Натуры даеть познавать, и всъ натуральныя отдёленія одного изЪ другаго, что Вогь не браль къ тому ни часовь, недбль, ни дней, чтобь дбла свои О вѣчное невидимое Существо, окончить. Ты, сошворивь вь первый день невидимый Ангельский свёть, и потомь отделивь воды духомЪ шверди, которое дъло также невидимо есщь, отдблиль на з разь землю изв нижнихв водв, что великій есть

mtpb.



**мірь**, и такь телесно видимое зданіе предсшавляеть Твоя разумная тварь, изь коей не только Ангелы вь небь, но и человѣки на земли могуть познавать, что Ты Самь еси вѣчный истинный Свѣть, видишь всѣ вещи прежде, нежели они бывають, и не имѣешь нужды вь наружномь солиечномь свѣтѣ, какь человѣки. Ахь просвѣти мое внушреннее око, то не буду я «Тебь ни какого грубаго несовершенства вымыш. аять, ни почитать тебя за равнаго человѣкамъ, которые не могуть видѣть безь наружнаго свѣта, но въ Твоемъ Свѣтѣ почію, и вѣчно блаженъ буду. Аминь.

### ГЛАВАХШ.

Что Боев ни начиналь, ни оканчиваль Своихь дъль творенія по натуральнымь Анямь или часамь, доказывается также изь сотворенія очевиднаго дневнаго свъта.

Ежели бы сопвориль Богь прежде всъхь вещей солнце, по не возможно бы уговорить буквалисновь, чтобь отстали отв своего ложнаго мнънія, они бы пребыли вь

**\_\_\_** 06 **\_\_\_** 

въ томъ, что Богь по часамь или натуральнымь днямь окончиль свои дбаа. Ho нѣть, Богь творить дѣла Свои вдругь, какъ 4. Ездры. 6. сказывается: О Господн. глаголя глаголаль еси оть начала сотворенія, и въ первый день глаголющь; да будеть небо и земля, и Твое слово дъло совершенно. Тогда вдругь первая метеріа сотворена, какъ бы изъ одного Слова домъ учинился; небо и земля и всё твари были скрыты вЪ первой матеріи, но еще не отаблены. Того ради слбдуеть 4. Ездры 6. далбе: о Господи Ты повелбав, чшобь изв Твоихь сокровищь произшель свъть, дабы дѣло Твое видимо было, сего ради создаль Ты во вторый лень духь тверди. И такь сопвориль Богь мнебо и землю вдругь, или однимь словомь, сказавши: Да Будеть, по есть небо и землю сопвориль Онъ изъ себя въ одномъ словъ, сколько принадлежить до первой матерін небесь и земли, или свъта или тмы. Но всъ веши были еще безобразны, неотдбленны, и была шакая машеріа водь, какь пылинки на солнцъ, непознаваема, безобразна, потому была мрачная тма водь на бездив, для того одно послъ другаго отдълилося и изь сокровеннаго произошло въ день. изъ мрачныхъ, праздныхъ водъ на саътъ, makiž

такій порядокЪ тварей учинился. ЧрезБ слово день не по означается чпо будщо ВогЪ дѣйствуетЪ по нашимь часамъ н днамь, или чшо Онь вь наждомь ощавленін столько или столько времени требоваль. Никто при тонь не быль; кто хочепъ знать, сколько часовь, или дней, нан недбль, или мбсяцевь Луциферь аб небъ быль, понеже шамь ни часы, ни ани, ни недбли не могушь счисляемы бышь. Ибо время есть только подъ твердію, а не выше. Такъ кпо хочеть знашь, сколько времени или дней прошло вь отдёленін водь твердію? Я бы сказаль, ежели бы осмёлнася говорить на Божественную власть, что то учиннлося во мгновение ока, какь огнь изъ кремня выскочиль и пр. (.) Такь паль Луциферь какь молнія сь неба, такь и Ангельскій свъть нань молнія пошель сь верхними водами внѣ круга міра. Но для чего хочемъ мы сбаные смершные человъки измърящь Вожественное дъло челов Бческими часами или днями? Такъ кщо можеть знать, сколько часовь или даей проведено вь отдёленіи четырехь стихій на ихъ мъсто, когда огнь изъ водъ сдълался небомь, и когда изь воды воздухь ж УЧИ-

ligitized by Google

(\*) Лук. 10. ст. 18.

🚔 98 💳

учинился, и когда изъ воды море съ землею опустилися вЪ центрЪ міра, или сколь лолго пребывала земля покрыша морскою водою, или сколько времени пребовала земля, для зелени, когда высохда оть морской воды? Ежели бы я сказаль здёсь, что по во мгновеніе ока учинилося, однако не натурально тому вБрить. А ежели бы я сказаль, что протло нъсколько дней или недбль, пока земля ушвердилася, и, высохши ошь морской воды, слелалася способна кв зелени, то не могь оы я того внать, ибо корда то учинилося, тогда не было ни часа, ни дня, ни недбли, ни мбсяца. Такъ и кто хочетъ или можетъ сказать, сколько часовь, дней, или недбль оставался Адамь вь Ран, ибо когда быль онь вь Ран, шогда жиль Ангельски, и не имбав нужды счипать ни часовь, ни дней, ни недбль, ни мъсяцовъ, по пой причинъ, чно онь не имъль еще часовь. Не было также ни кузнеца ни слъсаря, онъ не былЪ еще между планетами, откуду дни или часы приходять. Онь не быль Астрономь, не быль еще управляемь луною, хотя солнце и луна, и планеты стояли на небъ, однако онъ столь мало подвержень имь быль, какь Ангелы, того ради тщетно то, что хощать измърять Вожеспаен-

= 99 -----

ственное "Абйствіе или твореніе натуральвыми днаин. Посл'в паденія же и изгнанія изв Рая, принуждень онь быль Астрономомь быть, яв'язды наименовать, и по нихь считать дни, недбли, годы и мбсяцы.

Чпо же Монсей вЪ цёлой своей ГлавБ совству ничего не говорить о напуральныхъ дняхь, причиняемыхь meченiемь солнца. хошя и кажения, какъ будно говорить окъ о цблой недблё, сіе доказываешся изъ сотворенія солнца, которое одно даеть дневный свбшь, недбли и годы и пр. Кто сказываеть, нто Богь совершиль свои диевныя дёла въ напуральномъ дни, и по яашимЪ днямЪ, по вначитЪ, какЪ бы онЪ сказаль: Вогь сотвориль солнце вь соди-"дъ "день во дни, по есть, Borb не прежде сошвориль солнце, какъ пока быль день, и непрежде сотвориль свъть, какъ быль уже прежде свъть. Я буду писать дая нъкоторыхъ весма высоко въ семъ н другомЪ, но какъ долженъ я для нихъ дБлать, понеже они чувственно живупь в не хотять выискивать внутренняго ока, дабы могли видбпь шакЪ хорошо, какЪ д съ вожіею помощію вижу. Вь Трепьемь дневномЪ дѣлѣ, когда видимый мірЪ возявань изь водь, который ничто иное есть,

Ж 2

какЪ

10

какъ 4 спихи, и спихи супь сами сей мірь, видимы и негидимы сь ихь растьніями, когда же земля соспоялася изб воаы, и была видима, тогда не быль еще свъть въ міръ, вмъсть смъшень сыль свъть и пма, день и ночь, Сей мірь быль бы безь жизни, безь времени, безь дня, безь ночи, безь вечера, безь ушра, безь недбль, мбсяцовь и льть, ежели сы свътная на небъ созданы не были, шого ради слёдуеть вы тексть, что Вогь скаваль: да будуть свътила на тверди неба. и да разлучають день и ночь, и да дакотъ знаменія, времена, дни и годы, в да будуть свътила на тверди неба, чтобь свётили на землю, и такь и учинилося, н сопворня Вогь два великія собщила, одно великое свътило, управляющее день, и одно малое свътило управляющее ночь, къ тому и звъзды, и поставилъ ихъ Богь на твердь неся, чтобъ свътили на землю, и день и ночь управляли, и отдёляли свъщь и шму, когда учинился изь вечера и утра четвертый день. Изв стихи огня, раздбленной на восемь видимых сферь или круговь, отдълены свътила неба, какъ О. Э. н \* \* \* также двенащать небесныхЪ знаковЪ вЪ Зодіакъ со всъми дручими вебядами. Какъ изъ земли раступъ

· 1385-

цвъшы, шакь изь сшихи огия расшущь О. Э. н \* \* \*. Но цвёты пребывають вЪ земли неподвижно на своемъ мъстъ. а забяды на тверди ходять кругомь вь огнъ такъ какъ рыбы въ водъ. Натурально можно въровать, что цълая твердь со своею натурою и родомь учреждена и вовлечена вЪ кривый звъриный кругь неба, который называется по гречески Зодіакь, потому что Зодіань и вся звъздыт раздблены на седмь планеть, Гкоторыя управляють мірь] и что солнце и дуна заключають въ себя не только другія пать планеть, но и родь встхь звъздь на цалой тверди. Ибо теченіе солнця и дуны подь Зодіакомь чрезь XII знаковь возбуждаеть впеченія и дБйствія звбадь, и кто есть, кто бы могь изслёдовать всю натуру и родь тверди?

И шакь 12 небесных знаковь вь 90діак называются:

| I           | 3             | 3     | 4      | 5       | 6       |  |
|-------------|---------------|-------|--------|---------|---------|--|
| Υ'          | S<br>S        | Π     | 93     | 8       | ΠĽ      |  |
| овенЪ,      | телецЪ 🚽 бли: | внецы | , ракЪ | , девЪ, | дбва,   |  |
| 7           | . 8           | 9     |        | Ĩ       | 10      |  |
| <u> 4</u> . | m,            | 57    |        | 3       | ን       |  |
| вбсы,       | скорпіонь,    | cmp   | БлецЪ  | . 8036  | eporb ; |  |
| II          | 12.           |       |        | • •     |         |  |
|             | Χ.            | •     |        |         |         |  |

вододей, рыбы.

Digitized by Google

112a

Планеть седмь, и каждая имбеть свой особливый кругь и теченіе, между 12 небесными знаками Зодіака.

| СатуриЪ,   | Юпите        | рЪ, МарсТ | , Солнце     | , Венер <b>а</b> , |
|------------|--------------|-----------|--------------|--------------------|
| / <b>b</b> | 24           | ି ପ୍      | С O          | <b>ද</b> ්         |
| <b>7</b>   | 6            | 5         | 4            | 3                  |
| Меркурій,  | Луна.        |           | •<br>• • • • |                    |
| <b>X</b>   | $\mathbf{D}$ |           |              |                    |

Ι,

Вь наинизшей сферб имбеть теченіе Луна поль Зодіакомь, и совершаеть свое висченіе вь 4. недбли. Вь другомь небб или кругб обтаеть Меркурій, совершаеть свое теченіе чрезь Зодіакь вь одномь году; вь третьемь кругб обтаеть звбзда Q чрезь Зодіакь вь 348, дней. Солице стоить вь 4. кругб, совершаеть свое теченіе чрезь Зодіакь вь одномь году.

Марсь стоить надь солнцемь вр 5. круга, совершаеть свое течение чрезь Зодіакь вь 2. года. Юпитерь вы шестомь, протекаеть Зодіакь вь двенащать лать.

Сатурны наивышшая планета совершаеть свое теченіе вы 30. лёть.

НадЪ СатурномЪ же вЪ 8. кругѣ суть неподвижныя звѣзды, то есть которыя на своемЬ мѣстѣ тихо стоятЬ, тамЪ же и ЗодіакЪ. По правленію или господствію 7. планетЪ, имѣемЪ мы 7. дней, что соста-

ставляеть недьлю; на небь при солнця суть всь дни въ году только одинъ день. и шамь ившь ночи, мы же человъки на земли со звъздами дълаемъ другь сь другомЪ такую разность часовЪ, дней или недбль, мъсяцовъ, годовъ, праздниковь, мы обоя [сказываю я] другь сь другомь. дълаемЪ шакія разныя времена; звъзды не ногуть дблать того безь нась, а мы не можемЪ дѣлать того безЪ звѣздЪ. Ha тверди не знають ни о какомь понедъльникъ вторникъ, средъ пяткъ и пр. Танже ни о мБсяцахь, какъ то февралъ, Марть, Апрбль, Майь, Іюнь, Іюль, Августь и пр. Мы человъки на земли, н въбзды на небъ дълаемъ другъ съ другомъ такую разность. Какь, солнцевь день (воскресенье) имбеть имя свое оть солнца для того, что оно управляеть первыми часами того дня, и предваряеть чась его господствіе дня. ТакЪ день луны [понеабльникЪ] вщорникЪ отъ Марса, среда отъ Меркуріа, чешвертокъ отъ планеты Юпитера, пятокъ отъ Венеры, Суббота отъ Ежели мы разсмотримЪ круг-Сатурна. лость міра, и вемли, то находишся, что солнце всё часы восходить цёлый день, и также всё часы заходить, но не вь одномь жилищь человъковь. Того рада Ж`4 BCB

всБ дни супь полько одинь день, а что воскресенье, понедёльникь, вторникь, ср'еда есть и будеть и пр: то причиняеть пребывание горизонтальное, что столь многія суть Меридіаны, сколько жилищь чедовъковъ на земли. Ежели же нъть на небъ разняго дня, ни ночи, а однако изЪ неба дблаешся намь день, какь же долженствовали бы Ангелы имбть день и ночь, кои суть выше всякаго времени и авъздь. и ежели Ангелы и твлесное небо съ солнцемЪ супь оданЪ шолько день, и не знають ни о какомь понедвльникь, вторнижь и пр. какъ же мы смбемъ сказать. что Богь совершиль свое дело творенія по натуральнымЪ днямЪ? Натуральный день составляеть 24. часа, ежели солнце воскодить на горизонть, по начинаетса съ упромЪ день. Ангелы же не имбють ни какого горизонта, а и того менње БогБ, который превыше встхЪ мтстЪ возвышенЪ. сего ради не совершиль Онь ни перваго ни послёдняго творенія во времени чрезь натуральный день. Сте сказывается для тахь, которые толкують книгу Вышія. перечневымь образомь, по поденщически, какЪ молотильщикЪ вЪ день столько клБба молопить, а на другий день сполько копень; и такь а симь отвергь всякое гру-

== 105

грубое Данцаппское полкованte ; которое досель издавалося на свъть многими длинными словвми. Однако надлежало бы пощадить невинную бумагу, и юношество, которое онымь обольщено. Учинился изъ вечера и утра 4, день, то есть когда отаблился свъть и тма, день и ночь, ибо тогда произошло солнце со своими звтадамя дня, пюгда земля на другой спюрояБ причинила тёнь, тму или ночь, со звіздами ночи и съ луною, и такъ раздблилися другь от друга день и ночь, и послѣ такого раздѣленія учинился изЪ вечера и утра 4, день, чего не должно разумбть о натуральныхь дняхь, ибо ни первыя шри дневныя дбла прежде солнца, ни другія послѣ солнца, не должно почишать за нашуральныя дин вС 12. или 24 часа какь то досталючно объявлено: но всегда отв того, что тварь произошла изь ничего или шмы вь нъчно или на свъть, назытвается день или свѣпіЪ н тварь сосщонть паче въ Словь Вожін нежели вЪ себъ самой. Попому чинится изЪ вечера и утра 4. день. О въчный невидимый Свѣте, равно какъ въ духовномъ существё воззваль Ты свёть изь шмы, и назваль его днемь, а тму ночью; такь и во временномЪ тёлесномЪ существё со-

Ж5

здалЪ

pogle

вдаль Ты очевидный свёть на тверди, и разлучиль день и ночь. Ахь, сотвори да по благости Твоей размышляю о сей преходящей ночи и дит такь, чтобь я пришель кь вёчному невидимому дню, гдб свёть и жизнь есть безь конца, то буду я убъгать темной ночи, имъющей вь себъ смерть и осуждение. Аминь.

# ΓΛΑΒΑ ΧΙΥ.

О пятомь и шестомь дневномь двлё, то есть о живыхь эвёряхь, рыбахь, птицахь, и о послёднемь эвёрё, который есть человёкь.

Богь есшь свъть и самосущественное существо, потому все, чно онь дълаеть изь ничего вь нъчто, можеть также названо быть свъть и существо. Быль же еще свъть скрытый вь міръ, то есть человък, послъдній живый ввърь, который не могь прежде быть, пока не существовало прежде то, изь чего онь долженствоваль сотворень быть, и что онь должень быль вь себъ имъть, и что долженствовало его водить, кормить, питать

== 107 ===

тать, то есть рыбы, птицы, и звБри. Сего ради созидаеть Богь прежде иногоразинчныя роды живыхь звърей на земли. Какъ водный родь, живущій въ водъ, летучій, копорый летаеть во воздухѣ, пол. зающій, который ползаеть по земли, хо-Аящій, который ходить ногами, какь высокій скоть. И рече Богь; да воздвигнется вода сЪ движущимися и живущими звёрьми, и ппицами, лепающими земли подъ твердію небесною. И сона твориаь Богь великія киты, и всякія звбри, живущія и движущіяся, и от воды воздвигшіяся, каждый по своему роду, и всякія пернатыя птицы. Тогда учинился изъ вечера и утра пятый день. Въ хемъ дневномъ дълъ творить Богь двоякій родь живыхЪ звбрей, какЪ рыбы вЪ морѢ, и птицы подь небомь, то есть водныя и летучія: потомЪ творитЪ ОнЪ ползающія звБри, и гады на земли, также и высокій скопь, какь елени, быки, коровы, кони, овцы, верблюды и пр. И то были ползающія в ходящія, и все сіе для шого, первое, чтобъ человъкъ, какъ послъдняя шварь, изb того также быль, и оное вb себѣ заключаль.

Второе, чтобъ то было ему кормонъ и пищею, вмѣстѣ съ плодами зем-

ЛН

: 108 \_\_\_\_\_

ли, понеже онь не пребыль бы вь Рак. Не удивляйся, что я называю челов Бка посабднимЪ звбремЪ, я говорю шолько о смершной его части изь глыбы земли, когда онЪ ничто иное есть, какЪ скотЪ, особливо ежели онъ потому живеть. Animal honorandum & venerandum, животное или забрь долженствующий почитаемь и уважаемь быть, сказываеть Меркурій. Но онь есль такій звърь, который сь другими скотами ходить ногами своими по земли, и лицемъ своимъ къ небу, руки свои имбеть посрединь. для употребленія выше себя и подь себя, ноо можеть онь работать ими на земли, и исжеть воздвигать ихь на небо кь Богу, и молиться, хошя то долженствуеть модитва шворима быть не руками, но духомъ и сердцемЪ, однакожЪ я говорю нынѣ только о тблодвиженіяхЪ.

Вогь сопвориль человёка изь глыбы земли, сія глыба земли есть цёлый мірь, составленный изь неба и земли. Богь взяль пятое существо, то есть, извлеченіе изь всёхь тварей, и создаль изь того человёка, и такь вощли вь человёка всё роды рыбь, пшиць, звёрей, растёній, звёздь, металловь, ню есть, сей великій мірь учивился человёкомь, потому Мудрые называ-

Google



зывають его Микрокосмомь, то есть мааынь міромь. И какь великій мірь двоякій есть внанмый и невнанмый; такь и человѣкь, малый мірь, дволкій, внанмый по своему твау, невнанмый по своему духу. Суть же два духа вь человѣкѣ, одинь изь звѣздь, звѣздный духь, другій оть Вога данный, какъ Святый Духь.

И такъ имѣетъ человъкъ при части, вмертное тбло со звѣзднымъ духомъ, и вѣчную дущу, и Святый духъ Божій.

Ежели онЪ живетЪ по своей плоти и крови полько по чувственному образу шо онь есть скошь, и познавается изь АБАБ козельли онь овца, волкь, медвбдь, лисица, левь, собака. Ежели живеть онь по разуму, по онь есть человъкъ, и господствуешь надъ свеимъ скотомъ въ своемъ телъ Ежели живетъ онь по вожеспленному духу, то господствуеть овь надь звбадами, которыя и скошу подражающь, и надь встии вещьми, ВЪ человъкъ всъ вещи вмъщаются, и онь носить вст вещи вь себт, ибо изь чего онБ сотворенЬ, по и носнть онЪ вЪ себь изь міра онь соплорень, мірь носить онь вь себь, и оть міра носится, Равно какъ первая матеріа сыла стменемъ зеликато міра, такь есть великій мірь СВМе\_\_\_\_\_ 110 \_\_\_\_\_

стменемъ Адама: Ибо какъ міръ лежаль скрышь въ невидимыхъ водахъ на бездиъ. шакъ лежаль Адамъ скрыть въ міръ. (\*) первая матеріа сдблана вЪ мірЪ, а великій мірЪ сдёланЪ вЪ человъка, или первая машеріа учинилася міромЪ, а мірЪ учинился человъкомь, равно какь дерево растепь изъ съмени, съмя есть начало дерева, и съмя есть также заключение и конець дерева, ибо въ каждомъ зернъ или сѣмени есть паки скрыто другое такое дерево. и такъ была первая матеріа съменемь встхь шварей, и человъкъ быль. послёдній между всёми, какь совершенное съмя, которое можеть паки изъ себя раждать другаго человъка, каковъ онъ И хошя человъкъ не есть съмя, ecmb. какъ другія съмена, однако имъешь онъ силу, сбять оть себя сбыя, изь котораго такій же растеть человъкь, какь онь есть. И какь Адамь цвлый мірь вь себь

И какь Адамь цёлый мірь вь себъ носить, и всё твари, и соблюдается оть міра. Такь и всякь изь него рожденный носить то самое, что Адамь отець его носить, то еспь, цёлый мірь, и оть него также носится какь Адамь: всё чедовѣ-

(\*) Такb Гермесь Трисмегисть называеть мірь и челоь ка двумя сынами Божімми.

ловъки одинъ человъкь, изъ плоти и коспи, изъ духа и души; о семъ читай далъе книжицу объ основании премудрости Ософрастовой, и Sagacom Philosophiam seликаго и малаго мира, по сыщешь, что человъкь въ себъ носить, къ чему онъ сотворенъ, и что онъ можеть.

ananadananananananananana

Т РЕТІЕ ТОЛКОВАНІЕ на Первую Главу Моисееву о пвореній всбхь вещей. (.)

## ΓΛΑΒΑ Ι.

Сколь много должень размышлять желающій научиться нарочитымь образомь разумьть Первую Главу Монссеву о творенін всьхь вещей и пр.

К то желаеть разумёть сію Главу о твореніи всёхь вещей видимыхь и невидимыхь, временныхь и вёчныхь, топь можеть симь образомь взящь для себя.

Первое, изъ словъ Моисеевыхъ прилѣжно понимащь и постигащь порядокъ всѣхъ

(\*) Пріндите и видите дѣла Господня. Псал. 45, 9.

всѣхЪ тварей, сЪ нелѣностнымЪ разсматриваніемЪ, какЪ одно дѣло Вожіе послѣ другаго произошло на свѣтЪ.

Второе, должень онь помыслить, в ровать и ввдать, что вся вещи, прежде сотворения своего, были ничто, и что Богь истинное существо создаль и воззваль вся вещи изь ничего вь начто, Всемогущимь Словомь Своимь, и что вся вещи пришли изь неэндимато вь видимос. Понеже Богь сотвориль первбе непреходящее, духовное, потомь преходящее твлесное.

Третье, помыслить также и познать, что то есть и называется небо и земля, день и ночь, вечерь и утро, свъть и тма, и что суть воды, изъ которыхъ земая состоялася.

Четвертое, требуеть также тонкій свёть и смысль, чтобь позаботиться о мѣстѣ жилища, на которомь поставиль Вогь свое дѣло или тварь, воды лежали на глубинѣ, темно было на глубинѣ, что есть бездна или глубина, на которой міръ стоить и пр.

О Вѣчный Боже и Зиждишелю всѣхъ вещей, научи меня сЪ пользою и радостію помышлять о порядкѣ тварей Твоихъ, какъ одна послѣ другой произошла; изъ ничего въ нѣчто, изъ сокровеннаго въ явное

gitized by GOOS.

#### II3 -----

явное, изъ невидимаго въ видимое, изъ нимы на свёшь, и какъ творенія Твощ сшоять ни на чемь, въ вёзномъ прострамствё, гдё никакого не можно сыскать основанія и дна; даруй мнё, Господи, начать, о семъ размышаять, то облечется мой смысль Твоею небесною Премудростію, какъ изящною ризою, то поспёшу я чрезь твари къ Тебё, и при Тебё пребуду въ въчность, Аминь.



# ГЛАВА II.

Что должно часто пересказывать порядокъ шестидневныхъ дълъ, к объ одномъ послъ другаго размышлять к пр.

4====p

Сначала должень шы взять предь себа тексть Монсеевь, и изь него вмѣстить вь умь порядокь твсреній, то есть такь: вогь не есть шма, но истиняый свѣть, потому творить Онь первѣе свѣть, и скавываеть: Fiat lux, да будеть свѣть. Такій свѣть сотворенный изь тмыт отдѣанаь Вогь оть шмы, и назваль тму поцію, а свѣть днемь. Тогда учинился изь вечера и утра одинь день.

110-

ПотомЪ' сотворнаЪ ОнЪ твердь меже ду водами, которыя раздвлены были вержнія воды отъ нижнихЪ, и такъ учиния. ся наъ вечера и утра другій день.

ВЪ шрещьихъ повелѣлъ Вогь нижнимъ водамъ собрашься вь свое мѣсшо, шогда состоялася земля изъ нижнихъ водъ, въ шваесномъ ся сущесшъѣ, и какъ сухая вемля украшена была зеліями, деревами, расшѣніями, що учинился изъ вечера и ушра шрешій день.

Вь четвертых повельль Вогь проввыти изъ тверди неба очевидному свъту, сказывая, да будуть свътила на тверди исбесной, накь О Э и \* \* \*, которыя бы свътили на землю, и сдълалося такь, тогда учинился изъ вечера и утра четвертый день.

ВЪ пятыхь, повелбаћ ВогЪ, чтобъ произошли изъ воды и воздуха рыбы, пшицы, и разныя ползающія звбри, тогда сказаль ВогЪ, да воздвигнутся воды со всякими живыми забрями и пр. Тогда учинидся изъ вечера и утра пятый день

ВЪ шестыхЪ и послёднихЪ, попустиаз земля произыти великому зысокому скоту и другимЪ звёрямЪ, и послё сего всего сотворилЪ БогЪ человёка изЪ глыбы

зем-

земли, по еспь, изв цёлаго міра, и всёхё швореній, чиюбь снь быль вмёстилище и заключеніе всёхь тварей. И такь учиния ся изв вечера и утра тестый день.

115

ВЪ седмый день переспалЪ ВогЬ пворишь и почилЬ опЪ всбхЪ СвоихЪ дблЪ

О вёчный Воже, Ты быль свёть, чшобь ты не всегда одинь пребываль, то воспріяль ты благоугодность, оказать Себя сЪ Своею Влагостію. ВсемогуществомЪ и Премудросшію, того ради воззваль Ты всв вещи изь ничего вь существо, Всемогущимъ Словомъ Твоимъ. И во первыхъ повелбаб Ты провозсіять изб ты Ангельскому свёшу, всёмъ смершнымъ очамъ невидимому. Во вторыхь сотвориль ты-Твоею Влагостію, Всемогуществомь и Премудростію твердь между верхними и нижними водами; въ шретвихь землю, то есть сей видимый мірь. ВЪ четвертыхь Ο 🕽 🛚 🛠 🔆 🔆 какь чувственный дневный свъть; вь пятыхь, рыбы, пянцы и полвающія звбри; вЪ шестыхЪ и посліднихЪ высокій скошо и звърн., и человъка изЬ глыбы земли, и Монсей называеть такія Твои двая днями; дая шого, члю Ты возязаль всв вещи изь ничего во начо; изь, сокровеннаго на свъть. Освъти мой смысль.

3 2

= 116 ====

о истинный Свёте, да прохожу часто творенія Твон, то признаю я, что нигдё не нахожу покоя, какЪ только вЪ Тебѣ, Господи, благій, всемогущій и премудрый Воже; аминь.

### 

Уто во первыхъ сотворены невидимыя духовныя творенія, а потомъ видимыя тълесныя твари произошли изъ невидимыхъ.

Накоторые думають, что сотвориль Вогь вь началь видимыя шелесныя шворенія, какъ небо и землю, которыя ны очами видимь, а пошомь вдунуль вь нихь духЪ, или шакже по сошворении міра сошвориав Ангельскую шварь, что однако не manb. Понеже Вогb, который есть Духь и Свбть, сотвориль прежде всбхь вещей духовное невидимое, сказавЪ, да будетЪ свёть, который свыть невидимь очамь нашимь пребываеть. Ибо сколь извъстно. споль испинно, чпо всв вещи сопворены изь ничего вь нѣчто, изь сокровеннаго вь явное, изь шмы на свъть : шакь извъстно и по чщо всъ пълесныя, видимыя вещи истекають и происходять изь нетблесна-

TO .

==== 117 =====

го духовнаго и невидимаго существа. Ħ совстмь противно истинъ, и противно Свѣту Натуры, что яко бы долженствоваль Вогь создать первве твла . [какь нвкоторые пишуть] а потомь влиль невидимыя силы. Житель сотворень прежде. а послѣ и домЪ созданЪ. Во первыхЪ невидимыя спихіи и аспра или звъзды или . силы которыя чрезб отделение и сотвореніе надбли тбло. Такія невидимыя сиаы сушь, какь хозяннь въ дому, и твассное есшь домЪ своего невидимаго жише-AA, H изъ наружной формы или образа и познавается невидимый начальзришся никъ или жищель. Монсей не пропущаеть сопворенія АнгеловЪ, но помѣщаеть вЪ своей Главъ невидимое Ангельское творение. которое есть одинь день сь Богомь, изь котораго дня произошли другія пять дневныхЪ дблЪ, и удерживаютъ имя дия пошому, чшо они воззваны и состоялися изв невидимаго вЪ видимое, изЪ духовнаго вЪ тблесное, изЪ сокровеннаго на свъть.

Вогь есть совершенное, вѣчное, непреходящее существо, попому сотвориль Онь вопервыхЪ совершенное, непреходящее, що есть духовное творение невидимых Ангеловь. По сотворении Ангеловь сотворень и сей видимый преходящій мірь, кошорый вь 3 3 по-

#### ------

послѣдній день также прейдеть, какъ и произшель, изъ невидимаго онъ пришель, и къ невидимому приведенъ будеть огнемъ. Тогда не будеть уже конца, ни тъдесной вещи, и мы будемъ имънь въчное небесное тъдо со ХрістомЪ, которое не требуетъ инкакето мъста; но будетъ изсияња въ въчномъ пространствъ въ небъ.

И шакъ происхождение и прехождение тблесныхь вешей свидътельствуеть, что Вогь сопвориль первъе духовное непреходящее, а попомЪ пБлесное, преходящее. вѣчное, невидимое Существо, ты пре-0 жде встхо вещей явило Себя святымо АнтеламЪ ТвоимЪ, которыхЪ сотворилЬ Ты во первыхь, потомь открыль Ты Себя ичеловъку на земли дълами рукъ Твоихъ. АхЪ отверзи мнѣ внутреннее око мое, да нельностно разсматраваю, какь вст вещи пришли изр инчего вр иращо, и како всв тблесныя временныя вещи произошли и соспоялися изь невидимаго непреходящаго то не буду я желать съ міромъ въ твни пребывать; но буду спѣшищь въ истинный самосущный свъть и существо, которое Ты пребываещь во Хрість Сынь Твоемь, Аминь,

210

ГЛАВА

# = 119 = 119 $\Gamma \cdot I = 119$

**П**то называется небомь и Эемлею, ито есть совть и тма, день и ночь, вечерь и утро?

Всихь сновахь содержишся смысаь цёлой Главы. Ибо по всему и нанлаче сін слова Монсеемь употребляются: какь когда сказываеть онь: вь началё сотвориль Вогь небо и землю. Также, да будеть свёть, и отдёлнаь Вогь свёть оть тмы, и назваль свёть днемь, а тму ночью; тогда учинная изь вечера и упра первый день, вторый, третій, четвертый, пятый, щестый день; того ради должно помыслить, что есть свёть и тма; также день и ночь; также вечерь и утро.

Многіе изЪ ТеологовЪ сщоль просты, что все оное толкуютЪ и разумѣютЪ о видимыхЪ, очевидныхЪ вещахЪ; какЪ о небѣ, которое мы видимЪ со звѣздами, также о землѣ, на которой мы ходимЪ. Ибо ежели бы по такЪ было, то долженствовалЪ бы невидимый духовный ВогЪ первѣе сотворить видимое тѣлесное, что было бы противъ Вожественнаго Образа, я противъ свѣта Натуръ.

S.

Такь

ТакЪ сказываютъ они и о свътв, что то есть очевидный свъть, сілющій облакЪ, что все однако духовно и неви. димо пребываетъ всъмЪ смертнымъ очамЪ.

Такь хотять они разумъть вечеръ п утро, день и ночь о нашемь вечерБ и утрѣ и див, который теченіемЪ солнца причиняется и пр. Что все одчако не такь. Ибо Монсей сими словами говорить совстять не о толесныхь видимыхь вещахb. Такое грубое, тблесное, скотское толкованte подало причину, иткоторымЪ почитать, что Монсей совсъмь ничего не пишеть о Ангелахъ и паденіи ихь HO единственно только о видимой шверди, о осязаемой земли, о видимых водахь, ч понеже. Монсей не сказываеть : въ началв сотвориль Borb свять; да будеть свять, но вЪ началѣ сотвориль Вогь небо и землю, то разумвстся свбть за очевидный тблесный св5тв, а Ангелы опущаются вБ творении, и многія другія еще нескладвыя вещи чрезь по прибавляются.

Ито же называется небомы и землею? ВЬ семь Трепьемь Толкованіи долженствуеть небо и земля ничто иное навываться или быть, какь первая матеріа веба и земли, то есть, Ангеловь вь небв, и человъковь на земли, Бь началь сотво-

сотворнав Вогв небо и землю: то есть, сотворнав Онв матерію, изв которой небо и вемля произотли.

Сія матеріа была, какь теплое дыханіе человБка, заключена округомь, какь невидимый тумань, которая скоро превратилася во влажность или мокроту, вЪ коей всѣ швари скрышы лежали, какь въ зернѣ лежить скрыто цълое дерево, съ своимЪ корнемЪ, стволомЪ, сучьями, вБпр. Сія влажная, почками, листьями и невидимая матеріа со своимЪ округомЪ столь далеко простиралася, какъ нынъ сей мірь, н ни кь какой формћ и роду склонна не была, какъ только къ мокротъ или вода и какъ всъ твари вывстъ скрышы лежали, какЪ пылинки на солнцБ. то была мрачная, темная вещь, въ коей ничего не можно было распознать, по было ненитющее вида существо, Премудр: II: 18. безобразное. Земля съ своими раствніями также лежала тамь, но невидима и безобразна, неим вюща вида: для пого сказываеть Монсей: земля была пуста и праздна. И понеже такое неимъющее вида существо было вЪ сей первой машерін водь, и лежало шакь на безднь, какь съмя встхь тварей, то сказываеть Монсей; шемно было на глубниб. Изb сей

3 5

IMM

Digitized by GOOGLE

#### I 2 2

тмы повелба Вогь свёту возсіять, 2. Корин. 4. сказавь: да будеть свёть, тогда сотворна Вогь Ангельскій свёть, изь безобразной темной матерін водь. Но понеже Богь есть свёть и день, то должны Ангелы, изь тмы воззванные, какь вечерь быть сь Вогомь одинь день. Вогь назваль свёть днемь, а тму ночью.

А дабы поняшно было, что Монсей ни о чемb видимомb не говорить, но предлагаеть о невидямой матеріи, называющейся тмою и ночью, изb которой воззваль Богь свёть; то должны мы помыслить о многоразличномь значеніи тмы и свёта, дня и ночи.

Во первыхь Богь называется свётомъ нан огнемь дая того, нто не можеть Онь пребывать скрыть, и не можеть отрещися Себя Самаго, Уподобляется же Онь огню или свёту для того, что мы натуральнымь познаніемь огня приводимся кы познанію невидимаго Вога. Ибо, подобно какь свёть или огнь первёе попускаеть видёть себя самаго, а потомь показывас пь врёнію и другія вещи, и освёщаеть намь вещи, чтобь очами можно было видёть ихь: такь солнце есть огнь или свёть; во тиб не можно распознать, что на полё стонть; но ежели солнце восхо-

= 123 ===

восходить, по во первыхь видень бываеть свъть сслица, и не можеть зримь не быть; потомъ свътить оно и на друria дбла шакь, чио можно ихь распознавать: такъ учинилося и съ въчнымћ вогомв; Онь пред ле встяв вещей даеть себя Самаго видъть и познавать, чрезь творенія, такь, что доджно Его видъть, хочеть ин кщо или не хочеть. Ибо Онь не **можешь** опрещися Себя Самаго. 2. Тим. 2. ОнЪ не можеть Себя скрыть, и не хочещь также скрыщымь пребывать [ибо для шого у сопвориль Онь вст вещи.] Потомъ нетодько попускаеть Онъ видъть Себя Самаго, но свътить и наиь кь дъламЪ, научаеть насЪ СвътомЪ СвоимЪ, какь мы должны видъть и познавать всъ вещи безь погръшения. А понеже ни что сполько не ясно и не явно какь. Borb, то по справедливости пребудеть онь свъть, какъ Павель Ефес, 5, сказываешь: все, чшо явно и во дни, или ясно, есшь, вазывается свъть, и ежели солнце мертвеннымь очамь открыта, кольми паче будеть открыть зиждитель его внутреннимЪ безсмершнымЪ очамЪ? Но ты скажещь сь Филиппомь. Іоан. 14. я не вижу Вога, и не могу познать Его, по долженЪ шы абдать, что не иной ради причины БогЪ

124

ВогЪ пребываеть невидимъ для тебя, какъ что ты не хочеть ходить въ томъ свътъ, который дълзеть тебъ такій въчный свъпъ видимымъ.

Ибо мірЪ тебѣ видимЪ, кольми паче должень и будетЪ тебѣ видимЪ тоть, который сотворилЪ мірЪ изЪ ничего,

Далье называется Вогь также огнемь или свътомь, для того, что Онь столь илодовнть, и удъляеть всъмь тварямь Своимь оть духа Своего, а однако не убавляется, какь оть одной искры или свъчи могуть 1000. огней возжены быть, а однако тоть же огнь всегда пребываеть.

Называется также и днемь, все, что явно или открыто, и не можеть пребывать скрыто, какь Вогь есть свыть и день. Потомь называется также днемь все, что сотворено, и изь скрытнаго выходить на свять изь ничего вь нычто; какь невидимый Ангельскій свыть. Въ третьихь называемь мы днемь то, когда солнце сіяеть на земли, который день мы очеми видимь. О семь ничего Монсей не говорить, но только о различныхь дылахь, какь одно посль другаго вызвано изь тмы на свыть; сіе называеть Монсей днемь. Напротивь того тмою или ночью называемь

Digitized by GOOGK

емъ мы: первое, когда свъть невидимъ бываеть, какъ когда солнце з: холить, и свътить находящимся подъ землею, то имъемъ мы тму или ночь, то есть, мы силимъ въ тбли земли. Такая ночь наша не дълаеть ни какого препятствія духамъ, они столь же остро видять въ ночи, какъ, и въ день; и наша душа будетъ видъть Вога безъ всякаго препятствіл. Псал. 138. 12. и нощь яко день просвътится.

Во вшорыхЪ, называется ночью или шмою все по, что тълесно, преходяще, въ сравнени съ непълесными и невидивыми вещьми; какЪ тъло есть густая, темиая ночь противъ души, которая есть свътъ.

Сей мірь есть густая има противь Ангельского свѣта. Какь по и діаволь, князь шмы, вь мірѣ господствуеть. Но такая тѣлесная густая тма не препятстучть духамь или Ангеламь, они вездѣ проходять, и видять сквозь всѣ вещи.

ВЪ претыкъ называется тмою или ночью первая матеріа водь, изь которыхъ небо и земля сопворены, гдѣ всѣ прари эмбстѣ лежали въ скрытности, въ безобразномъ существѣ, изъ сей тмы воззвалъ вогъ свѣть, ибо сей Хаосъ или смѣсь всѣхъ вещей

1000

вещей была мрачная пма, названная ночых, а созданный свёть назывался днемь. Вѣч. ное Слово Вожіе есть начало и утро:. тварь, которая нынё воззывается изъ ночи или тмы, есть вечерь; и понеже она не можеть безь Бога устоять, то должень изъ вечера и утра быть одинь день.

О вбчный невидимый Воже, Ты истинный и всегда продолжающійся день. Ты сотвориль вы началё первую матерію неба и земли, которая была на бездив мрачная тма или ночь противь Тебя, и ночь прошивь безобразнаго существа; изъ сей ночи воззваль Ты свёть, который по себъ самомъ есшь прошивъ Тебя, какъ вечерЪ, и не можеть устоять безь Слова Твоего, потоку бывзеть изь вечера и утра одинь день, кошорый пребываеть невидимЪ всъмь мертвеннымь очамь. Ахъ Господи Воже, даруй, да душа моя, которая есть вечерь, соединится сь вычнымь СловомЪ, то пребуду я, Господи Іисусе, съ Тобою одинь день во всю въчность! AMEHD.

ГАЛВА

# ТЛАВА V.

О мвств, на которомь Богь утвердияв или поставияв творение Свос, то ссть, о глубинв или всэднь, что она есть.

Что принадлежить до духовныхь тварей, то немного должно забститься о ихь селени или мъсть; ибо духовныя сушественности супь ни на какомЪ мъстъ, не требують ни какого пространства на ибста. Нетблесныя вещи не суть на ябств : духи не занимають никакого мбспа или пространства. И такь о духовныхЪ вещахЪ [скязываю я] немного должно забошищься, они не требують никакого мБсша. Но о ввдимомЪ временномЪ мірБ должно заботиться, габ онб стоить, что держить его, что есть глубина, или. безана. Ибо можеть быть покажется кону чудно, ежели онъ услышишъ, что нетблесныя вещи не супь на мъств, что духи не требующь ни какого маста, що должно споль великое тбло какъ сей мірь, быть во накоемь маста. О семь должно вбдать, что всё пелесныя веши супь на мбсшв, выключая великій мірь, по вибшнимь сшоронамь ни на какомь мъсть. Ибо вжели бы, онь быль на мвсть, и ежели

6ы

бы мбсточь носимь быль, то долженствовало бы по мбсто паки другимв носимо или держимо бышь, и шакь далбе. что наконець до безконечнаго бы дошло. Того ради хошя всё тёлесныя вещи супь на мвств, внутрь міра, и не могуть быть безъ своего мъсша; однако великій міръ пребываеть fua convexitate наружною своею корою на бездив, нбо онь споить ни на какомъ днё. Не можно сыскать дна. иа которомъ бы міръ спояль (") лиосполь сказываеть: прежде нежели основание міра положено. И Премудрость въ Притчахъ Соломонихъ въ 8. главъ: Когда полагаль Онь основание земли, шогда была Я Зиждительница при НемЪ. Сіе гласить шакь, какь бы имбль сей мірь основаніе или дно , на которомЪ онЪ основанЪ стоить. Но сіе должно разумбть о четырехь сшолпахь, на которыхь мірь основанЪ стоить, то есть вЪ 4. стихияхЪ состоить мірь, даже до разрушенія своего, 4. стихіи суть самый мірь, и такь мірь съ своими 4. стихіями сшоить на на какомЬ другомЪ основанія, какЪ на себБ саиомь, исо никшо не носищь его, онь носишся вь себь самомь, на безднѣ 88 154-

(\*) Edec. 1: 4. 1. Петр. 1: 20.

129 ===

итчновь пространствь. Двоякая же есть тлубина иди бездна, какъ глубины, внутрь міра; Сирах. 8. Когда глубины еще не быля, когда источники еще съ водными потоками и пр. И глубина бездны вив міра которая есть непонятное пространство, на коемъ мірь носился, безь дна, безь основанія гдв не можно указать вдёсь или туда, подь себя, выше себя, на правую или лёвую сторону. Гдё же будеть адыло разрушении міра? (\*) Также вь бездив, то есть тамь, гдъ ныив mipb сшоний, morga займетb адь осужденныхь сию бездну, и такь будеть тыя лежать и пребыващь на бездив, то есть на томь ивств, гдв нынь мірь стоить коппя онь на на какомь мъстъ споимъ, но на глубинь бездны, що есль, никакого не можно сыскать основания или дна, на которомь мірь. спонть, однако будеть тамь пребывать бездна ада, огненная теенна, габ нынв мірь споить. Ежели же бы мірь долженствояаль содержимь бышь въ какомъ либо мъсшъ, по долженствовало бы оное мёсто паки содержимо быть. 1 сіе мѣсшо таки ошь другаго, чего натура не попущаеть. Не держать его так-

N

же

Digitized by GOOGLC

(\*): Infernus ubi? IA5 845?

I 30

же Ангеды, и Вогь не имбень нужды держань его, онь носишся на гаубинѣ бездны въ себѣ самомъ, по есшь, не можень никакое основаніе ни дно сыскано быть, на которомъ бы міръ стояль.

Ежели человѣкъ хочеть созидать домъ или замскъ, то требуеть онь мѣста или основанія, ибо онь съ своимъ зданіемъ есть внутрь міра, гдѣ такъ быть должно. Богъ же не требуеть никакого мѣста или основанія, Онъ поставляеть домъ Свой на глубину бездны, и строить его столь искусно, что ни Ангелу ни твари не нужно держать его, онъ носится вь себѣ самомъ, въ никакомъ мѣстѣ, хотя онъ есть тѣлесная существенность.

ГАВ были воды, изъ конхъ мірь созданъ? Также шамъ, гдъ нынѣ мірь есть, ибо на глубинѣ бездны лежали воды, окружены шакимъ округомъ, сколь далеко иынѣ міръ простирается. О непостижимый Воже, живущій въ Тебъ Самомъ, въ непостижимой глубивѣ. Твоей Вожественной бездны, Ты воззвалъ великій міръ изъ водъ, и поставилъ на глубинѣ бездны. Чрезъ то познавается Твоя безпредѣльная Влагость, Твое неизмѣримое Всемотущестьво, и Твоя неизсаѣдимая Премудрость. Ты сотворнаъ также внутрь міра глуби.

яы,

яы, но они суть ничто противь вычато непостижимаго пространства, вь которомы трь движнтся на бездиб. Ты сотворилы и духи, безь мбста, что они пребывасуть всякой воды, однако Ты пребывасть неизслёдимая глубина. Твары Твоя есть бездиа:, но Ты неизслёдимая бездна; для того сказываеть Пророкь: бездна бездну призываеть.

О неиспытаниал Премудрость, облеки мой смысль Твоимь Свътомь, по буду я сь веселіемь смотръть день и ночь, какь сіе веанкое зданіе не пребуеть мъста, и на столпахь не стоить, но вь себь самомь носятся, въ неизслъдимомь пространстав, огдъ никакое основаніе микакое дно сыскаться не можеть.

## τη μαρικότα **ΓΛΑΒΑ VI.**

Іто Богд в Своей Вочности всв вещи. водаеть и видить прежде, нежели они сотворены:

Въчность имъеть предь собою всъ вещи вь настоящемь воззръніи, тамь нъть инчего прошедшаго, нъть ничего будущато. Для насъ временныхъ прошедшее пои 2 гибло,

тибло, не возвращается, будущаго должны уны ещен ожидать , настоящес не пребыя ваешь. Но вь Вогв, который есть самая ВБуность не такъ по есть; сего ради Вогь всемогущій прежде, нежели сопворнав всяческая, вбдаль скольков. Ангеловь, в сколько человъковъ быть надляжало, и сколько. Ангеловь пасть долженствовали также сколько человъковъ должиы спастися., и сколько потибнуть должны были : Онь видбаь и вбдаль также что каждый человбкь будеть дблать, и всв помышленія пердечныя говоришь в дайствовать, и каком смертію каждый умреть; Онъ видбаъ и въдалъ шакже, коликое число каждаго зыбря быть должно и чисао всёхь созданныхь певерей Его споядо предь очамя Его, когда еще ничто сотворено не было. Ибо вст вещи втдяль богь втчно, и видбль во Своемь Божества, чему и натурально въровать можно. Ибо всякій искусный спроитель, желая начать, какое дбло дблашь, воображаеть первбе вБ своей мысли, какъ должно быть оно, въ видъ, образъ, пространствъ, величинъ, высолгы и глубины, изы какихы существенностей хочеть онь то сделять, изь дерева или камия, или изь другихъ матерій, изь чего можеть онь щакже примътипь .

= 133 ====

тить, сколь долговременно оно быть ножеть, полють на какомь мвсть оно должно быль, на сухомъ или влажномъ, послѣ того береть онь и существенности в ножеть попомъ въ себъ разсудинь ; сколько будеть дбло стоить. ТакЪ нашурально должно въровать, что Вогъ всемогущій, вѣчная Премудрость, Зиждитель встхь вещей, который есть Премудрость всбхЪ Премудростей и Зиждитель всбхЪ Знжлителей, оть котораго мірь имбеть свою Премудроснь и Зиждинельство. Не долженсшвовала ли оная вбчная Премудросшь и Зиждишель прежде въдащь. оное сдёлашь, вь своемь въчномь воже ствъ и Премудрости, какъ долженствовали быть всъ вещи, которыя Онь сотвое ришь хошбль, и что съ ними съ каждою будеть вь началь, среднив и конць, по вЪ натуръбы не возможно было, чтобъ Онь прежде шого вь своемь Вожескомь Существа не видблъ и не въдаль. А что Вожественная Премудрость видить и въдаеть всв вещи прежде, нежели они сотворены, о помъ свидъпельствуетъ в Сирах. вв 1. Главб. Всякая Премудрость оть Вога Господа, и есть у Него ввчно. Кто прежде размыслиаь, сколько должно фыть песку въ мора, сколько капель въ 40× .

· M 3

= 134 ====

дождё; и сколько дней міра; кто прежде измарнав, сколь высоко небо, сколь широка земля сколь глубоко, море бышь должны, коо ксгда училь Вога, что долженЪ ОнЪ дълать? Ибо Премудрость Его прежде всбуь вещей. Слово Бога Всевышваго ссть испочникъ Премудрости, и въчуая зацоябдь попокЪ Ея. Кпобы могъ ичако вбдать, какъ должно стяжевать Премудрость и благоразуміс. ЕдияБоссть Всевышній, Творець встхь вещей, Всемотущій сильный Царь и весма спратный, который сидить на престоль Своемь товподетвующій Богв, тотв возобствяю Ея Аухомь Своимь Святымь, попь все прежде саблаав, вбязль и измбриль, и высыпаль «Премудрость на всъ Свои дъла. Хопя же Бого вст вещи видить и въдаеть прежде, нежели они сопворены, однако то не причиняеть вещамь необходимости. ншобъ съ ними шакъ и бышь надлежало. КакЪ по ВогЪ видълъ, что ЛуциферЪ со своими падешь, однако сіе Божеское предвидение не принуждало Ангела къ падению. но онь изь своей собсывенности, безь приневоливания, паль во србхь; ноо онь одаревъ быль свободною волею, дабы поставлену бынь на цспышаніе, пребывать или пасть. Такъ предвидъль Вогь, что сей по-. . . .

Повъшень будешь, а оный заколоть, все, же сіе дълается не изь приневоливанія. Понеже Вожеское предавдбийе оставляеть водю вЪ свободномЬ ся благородствБ. И шакь кшо золь, тоть слагай вину на себя самаго, а не на Вога, кошорый не велить ему быть злымь, и не принуждаеть его красть, на войну ими, чшобъ бышь повъшенымъ или заколошымь, то каждаго добрая воля, и часто своенгавный обмань себя самаго. О' ВБчный, Непреминый Воже, предъ Твонми очами всъ зещи супъ настоящи, в прежде нежели всб вещи сошворены вЪ бытіе, спояли они предъ Твоимь лицемь. Ты вбдаль каждаго помышаенія, дбла и рбчи прежде, нежели онъ сопворенъ: ты видель каждаго лёта в ибсяцы, которыя онь долженствоваль жинь, Ты вбдаль, вь который день кто согратныть, и вы конторый, часы кито ума реть. Но Твое всемогущее предвъдъние и предвидёніе не приносить никакого принужденія насильнаго вникакому человбку и Ты никого не принуждаешь ни ко злу ща кЪ добру всякому оставляещь свободно " дБлать или оставлять , стоять или падать, не [съ тъмъ] чтобъ человъкь послъ паденія могь по своей воли или по собственнымь силачь встать, и обра-A. H. тинать '

136 ====

инть себя самага: [ибо /cie невозможно] » но Твоя предшекущая благодащь дъйствуеть, что мы востаемь, и оть траховь опстаемь. Ты не двлаеть сего противь нашей воли, дабы никшо не быль принужденно блажень или осуждень. Ахь Господи, научи меня о семь вправду помышлять, по не буду я возлагать внну на Тебя, яко бы Ты Всевбябніемь Твоимь нзбраль и предопредблиль меня ко злу. Ежели кто будеть блажень, по должень онь благодарить Тебя, что Ты наклоняль волю его кЪ добру, ежели же кто будетвъ осуждень, то должень жаловатьса на себя самаго, что онь не хоштав савдовань Тебь Ощу привлекающему его и пр.

# ГЛАВА VII.

Откулу пронскоднтъ тма и ночь, понеже Богъ есть Свътъ и День, и творнтъ только свътъ и день.

-----

Апостояр (казываеть, мы врдаень: яко Вогь Свять есть, и имы вр немь насть ни единыя. (\*) Богь же-творить день и свыть, а не ночь, и не тму, какь то

Digitized by Google ...

(\*) 1. Ioan. 1: 5.

#### -137

и изъ монссевыхъ словъ доказано быть / иожеть, Какь пворить Вогь совершен. ное дбло, по есть небо и землю, а не пворить пустаго и порожжато, также ни тямы; однако стоять вЪ текстви темно было на глубинъ, которая тана не сотворена omb Bora; такъ творить Вогь свбшь, и велищь изь тыы возсіявать Онъ ощатаяеть свъть отъ така, и называеть свъть днемь, а тиму ночью, Ежеан же Богь не творять тмы или ночи Епонеже Онъ есть свъть, и творить только свъть], по эткуду происходить такая тма и ночь? Но сей есть такій вопрось, ежели бы кто сказалі: Богь творить волько день и свъть, а не ночь и нму; откуду же сін происходять? какb ежели бы кто испросиль : Вогь Ишворить сначала только небо и землю, и при помь останавливаешся, овикуду же происходять двоянія воды. Ибо сколь мало созидаешы Вогь ночь и шму, столь же мало созидаень Онь и воды, они имбють другое происхождение, причину, о чемь ва 4. и посабднемЪ Изъяснении сказано будешъ. « » «Не должно также совстив инчего видинаго, шблеснаго, или ослзаемато разуивпь, когда говорится о водь, о ночи, • свъта, о днъ о вечеръ или упръ, на И 5 BCC R

все должно разумѣть о невидимомЪ свѣтѣ, диѣ и ночв, и о невидимыхЪ водахЪ. И хоща слова Монсеевы требуютЬ вышшаго изъясненія, о, приходѣ водЪ, ночи, тмы, дия и свѣта; однако мы на сей разъ для, простыхЪ изъяснимЪ текстЪ МоисеевЪ такъ чтобъ они могли слегка приведены, быть вЪ прямый смыслЪ Четвертаго Толкованія.

ВЪ началъ сотвориль Богь небо и землю . и земля была пуста и праздна, и темно было на глубинѣ, я ДухЪ Вожій чосился на водб. бого отвориль въ началћ небо и землю, по еспь, первую маперію изь которой небо и земля выдёдены. Оная первая машерія всъхь пварей нибла врасебв заключенныя всв веши, однако смершнымЬ очамЪ невидимо такъ какЪ откровенно БожественнымЪ очамЪ. Понеже Богь видить и ть вещи, которыя не сотворены еще вь ихь быте, а капь земля еще безобразна и не имБюща вида въ скрытномъ лежала, то была она пуста и праздна, и вся сія цБлая матеріа неба и земли была мрачная пемная сийсь всёхь тварей, которая шакже вскоръ превращена была въ воду., какъ щеплый тумань или дыханіе человическое, которое превращается во влагу: сте небо

и вемых з или сія первая машеріа шемныхБ водь, лежала на бездив, или на глубинь. такимъ нае округомъ объята, какъ цвлый мірь пространство маполняеть. Ибо HA помЪ самомЪ мѣсшѣ споншЪ нынѣ мірЪ 🚬 гат лежани воды съ своимь округомь однако не видимо для смертных очей. Надь ними носнися духЪ Господень. ИзВ сей мрачной . шемной и праздной машерін, [кошорая была безобразное и не имъющее ви Аз существо] Премудр. 11. и ночью также называется, повельль вогь свыту наь. шмы провозсіяти, 2. Корин, 4. И рече Вогь да будеть свъть, и учинился свъть, и видвль Богь, что светь быль добрь, тогда отдёлиль Богь свёть оть туы, и назваль свёть днемь, а тму ночью: morда учинился изв венера и утра первый день. 4 Мы принимаемь на сей разь вЪ семь третьемь полковании созданный свёть за Ангелискую тварь, которая какь день и свять воззвана изь первой машеріи, а сія первая матеріа неба и земли должна Называнься пимою и ночью.

• И шакъ въ сей первой матеріи водъ вмбщалися нешольно преходащія, времениьта, ног и невидимыя, вбчныя, небесных ивари, какъ Ангельскій сябшь, и понеже еный Ангельскій свещь быль свобод-

140

бодною волею, по могь онь выбнрашь, или съ Вогомь одинь свъть и день быть. нан вЪ темной ночи при себъ санонъ пре-Потому одна часть Ангеловь бывашь. безь всякаго принуждения оставила духь Божій, и не хотбла быть однив день св Нимъ но пала къ себъ самой, що еснь " ощь исшины ко чже ощь свеще ко шив. оть ана кълночи, по быль Ауциферь со И такь Ангельскій сабавь отдьсвоими. лился от ты, то есть, от непослушныхь Ангеловь, кои пребывають вь ночи и тиб. Во свидътельство того верхнія и нижнія воды твердію другь оть друга отдбляются вЪ препий день. И пакь на сей разь называется день и сувть Ангельдварь, которая вЪ послушании преская была одинъ день съ Вогомъ. А ночь в тма перађе, называется первая иматерія мрачныхь, водь, и пошомь опринуный Ауциферь, кошорый должень, пребывать вь въчной ночи и пить. Ибо онь, оставнаь свёть и день, и свободноводьно плаль ко тмБ. О вБчное, истинное, самосущное Существо , Ты еси Свршь , и нен трурить ночи; ночь, и тма происходить отв себя самой, чрезь что можемь ны возоднився къ совершенству. Ибо ежели еспь почь то кольми паче есть день с ежели есть

854-

141

въчная шта, по много паче есщь Ввчный Свъть, и Ты Въчный Свъть повелъваешь свъту [Твоимь свящымъ Ангелать] провозсіяти изъ штів, и называещь свъть въчнымь невидимыйь дномь, а тму называешь въчною ночью. "Ахъ даруй мнъ, Господи, съ Тобою быть однимь днемь, то пребуду я во свътъ и во истинъ, и не буду съ Луциферомъ ввержень въ тъчную вочь и минь.

and a company of the second second

Later T. A. By A. St VIII.

Аля нееб нэв всисра нутра бываеть день, а не паче нэв утранн венгра, и что такій ведерь и утро не должно разумьть обь очебидномь солнечномь днь.

Когда Вогь отдёлиль свять оть тимы, и назваль свять днемь, а тму ночью, тогда учинился изь вечера и утря одинь день. Понеже свять предшествуеть тий, и день есть прежде ночи, и утро прежде вечера, то долженствоваль изь утра и вечера быть одинь день: но Монсей сказываеть, изь вечера и утра учинился первый день. Для уразумбнія же оной причины, что изь вечера и утра первый день быва-

бываещь, шакже вшорый, прешій, чепь вершый и пр. изъ вечера и утра дблается должно гораздо познать что'есть н называется день и ночь, свёть наи тма. вечерь наи упро. Ибо зайсь не говорится ни о какомЪ дни или ночи, составляющемся теченіемь солнца, севсе здолжно равумёть о невидимыхь духовныхь вещахь, нщо не можеть человбческими очами виз днио бышь. Во первыхь же называется днемь или свётомь все по, что имбеть существо, и открыто есть Богь же есть высочаящее существо и авчный который не можеть, бышь ничто, сая того пребываеть въчнымь свонмь словомь **день** и Свъть. Во вторыхъ называется свъть или день все то, что прежде быничто, и нынъ сотворено изъ ничего 10 вЪ нѣчто, изЪ скрыпнаго произведено на свъть, какь Ангельская шварь еснь свъть и день, все то, что откровенна бываеть (\*) называется день, сказываеть Апостоль. ВЪ препьихъ называемъ мы пакже днемъ то, что солнце сілеть, которое мы мертвенными очами видимь, сь другимь скотомЪ, о семЪ чувственномЪ звѣриномЪ солнечномъ дни совстив, ничего не говоришь Мон-

Digitized by Google

(\*). Epec. 5. 13.

Моисей в цёлой главь, понеже Borb произвель швари свои не вы натуральныя дни. Напротивъ того называется тмою и ночью во первыхъ манеріа, въ коей всѣ твари скрышы лежали, и всё вещи были вмбсть, и такъ глъ ничего не можно расповнать, и видёть, тамъ есть тма и ночь какъ первая матеріа водь. Во 2. называются тмою и ночью отринутые Ангелы. обратившіеся изб свѣта ко тмѣ, какб Луциферь Князь тыы, который вь воздухв господствуеть. ВЪ 3, называемь мы тмою и ночью, когда солнце не сілеть, когда мы сндимь вь твни земли. Но о сей ночи и шиб совстив ничего не говорния Моисей вы 1, 2, и 3, дневномь двль, все невидимо. дабы учинившіяся нын' видимыми 3. спихіи воздухь, вода и земыя. им Бли также видимый земный св тонеже вЪ прочемЪ долженствовали и другія пвари скоро потомЪ воспослъдовать изь двухь послёднихь. Единствение вь 4. аневномь абла начинаеть онь писать о такой ночи или пить, когда солнцемъ и луною опдблень день опь ночи. И такъ Вогь есшь День и Свёть, а вёчное Его Слово Упро или Востокъ, по и слъдуетъ, чшобЪ шваръ долженствовала называться вечеромЪ, какЪ Ангелы, кошорые изЪ ничего

чего учинилися нёчто, или воззваны нзЪ тмы на свъть "суть вечерь, а Слово Божіе есть упро. Ежели же хочеть шварь устоять, по должна она наклаче въ Сло. въ Вожін успоящь, и Вожественнымъ ДухомЪ управляема бышь, понеже Вогь не требуёть твари, а тварь имбеть нужду. вь Вогв , для того долженствуеть изь вечера и упра быть Одниь день, то есть должия шварь пребывать прильпленною кЪ Божественному Духу, а кто прилъпляется Господу, поть бызаеть одинь духь сь нимь, Духь же вожій есть Свъть и День, шакь Ангельская шварь [которая уподоблена вечеру] дБлаешся однимь днемь св духомь Божінмь. Ибо какь нашь вечерь вь преходящемъ мірв содержится противь яснаго свытлаго утра, такъ содержится тварь противь не заключеннаго свъта, и какь утро предходить вечеру, и не имъеть въ немь нужды, ибо утро можеть быть, хотя бы вечерь за нимь не савдоваль. ежели бы можно было шакъ сказащь, шакъ можеть Слово Божіе безь твари быть. Ты можешь удивляться, какъ долженствовала Ангельская шварь былвь вечеромЪ. когда она сотворена во свѣтЪ? ОшвѣтЪ такъ, Ангелы супь свъть, но сколько они ни суть свъть, однако въ сравнении съ Вогомъ сушь

#### ----- Ì45

суть они кано всчерь прошивь свый лой ушренней зарн., накь содержатся твая npomuáb scageros depesa , makb codepmanica теоренія прошивь Вога ; шень имбеть веся вый звидь форму и существо оть дереза. "а не дерево оть твни: и такь твня . не имветь нужды на эв чемь хвалиться 2. что она ссяз начто оть себя самой. но имветь все отв дерева, и состонть вв неревь, и зависить оть дерева, сруби дерево проходить шень и пр. Ежели хочешь шёнь удержашь свое существо то должна пребывать въ деревъ, ежели хочешь Ангельская інварь, какь образь и вечерь, пребывать однимь днеиь сь воекіныв СловомБ, по должна она придержашься Его. Того ради сказываеть Монтех праведно, что изь вечера и упра чаннь день бываеть. Ибо изЪ ночи или шимы воззывается свёть или вечерь, свёть жан Ангельская тварь есшь вЪ сравнения сЪ ВогомЪ только вечерЪ, понеже ВогЪ есть астинный Своть или ясный день. Сей вечерь пребуеть того, чтобь быть однимь анемы сь упрожь, какь сь духомь вожіать. И сін сушь причины для чего наь зечера и утра долженъ быть Одинъ День. Т. Чтобь чрезь то означено было, какь вся веши воззываются изъ ничего въ нич-·/\_ 1 mo,

#### States 146

но, нан зЪ существо, нан наъ скрънинаго на сайть. Во 2, что всй вещи состоять болбе зЪ Словъ Вожін, нежели зъ себъ санихъ. Въ 3. Чтобъ означено бъло спасительное соединение разумной твари съ Вогомъ. Іоан. 17. Отче, хощу, да будуть сін едино съ нами, какъ Я и Тъз едино, есмы и пр. Непослущаньюе Ангелы не пребыли въ семъ соединения, они перемъндан себя, раздвонли себя, для того что они во вторъй день съ тверди отритуты въ нижнія воды.

О ВЪчный Воже! Ты исшинное Сущеспво Ты воззваль Ангельскій свбшь HSD тины, по еспь, наб нинего въ начто сошворнав Словомь Твоныв, Слово Твое еснь ясное утро, Ангелы суть вечерь, и поняже тварь имбешь нужду вь Тебь, а не Ты въ ней, по учинилися послушные однимь днемь сь въчнымь словомь твоямь. а Луциферь, не уважившій шакого соединенія, паль кь въчной ночи, и шакь отяблиль ты потомь день и нечь, своть и тну. О Господи! управляй меня Словожь Твонив, и Духомъ усть Твонхь, по буду я съ Тобою одинь свъть и въчный день. я не буду боящься вбчной ночи и тины, вр жоторую ввержены будуть Луциферь и вся осужденные.

## ГЛАВА IX.

Аля чего должно чнтать въ тексто: учнинася нов вечера и утра Однив День, а не первый и пр.

-----

Монсей говорить не о натуральных дняхв, шеченіемЪ соднця, или движеніемЪ свъшлаго облака, причиняемыхь, но о такомь див, которато никакое человъческое око не можеть видъть, также и о ночи и вечерв. Понеже Вогь, превыше асего времени возэышенный, не пріемлеть, вь Своемь творевін, нашуральных часовь или дней, Онь изгошовляеть свое дбло вь одномь мгновени ока, и творить всё вещи вдругь, Deus, qui vivit in acternum, creat omnia Вогь, живущій во вбки все fimul. вдругь шворить. Исо однимь словомь fiat, Аа будеть, все вдругь сотворено. И такъ когда Вогь совершиль первое Свое дёло, шогда учинился изъ вечера и утра Одинъ День, а не первый. Въ Еврейскомъ текemb cmoumb caobo echad yom, dies unus, одинь день, a ne risch, primus, первыя, а шакъ должно и переводить по Еврейской исшинъ, на кошоромь азыкъ стя Глава слачала написана.

1 4

Mo-

Можно же принять сін причины, для чего должно читать Одинь День, а не первый и пр. то есть, что Вогь одинь есть первый, и прежде Его нъщь никого перваго ни вшораго, и кшо хочешь блаженнымь бышь, тоть должень быть сь словонь вожимь одинь день, и единствению съ нимъ пребывать. Павель 1. Корин. 6. сказываеть, кто прилъпляется Господу, шоть будеть одинь духь сь нимь. mp будеть онь и одниь свъть, одинь день, одно блаженство съ Нимъ, и о шаконъ единения молншся Самь Хрісшось : Ощче. модю Тя, да будуть всъ едино съ Нами, яко же АзЪ и Ты едино есмы. Ты во мир и Азь вь тесь, такь и всь върующіе вр Нась. Чтожь еслив то инов, какь не то, нио мы должны быть съ Богомъ одинъ день, одинъ свъть, одна Премудрость, одмо блаженство, какъ Ангелы въ небъ, в туда клонится все Писаніе, чтобъ мы страхонь, любовію, втрою, прилтпаялися Госполу и едино съ Нимъ были. Кщо же перембнаеть себя и раздволеть, тоть падаеть сь Луциферонь во тму, которое ибсто во вторый день отделилося отр зерхнихь водь. Единство приносных сушество и блаженство, а число а. носищь на себъ несовершенство, и есть укло-

неніе

\*49

nente omb ognoro, Binarius numerus ima portat defectum alterius vest defectus abs unitate. m. e. двойственное число вносить аедостатокъ другаго, и есть недостач токь единства. Во эторыхь должно ж потому называть Однимь Днемь; а не первымЪ и не впорымЪ, и пр. дабы покавать великую сильную разность между база женными и осужденными. Они пребыва» ють у Вога въ единствъ, тамъ же примВчается никщо первый, они прилвпляють ея единому а осужденные ощдвленые ошв. яняБ вельною пропастью. Кто есть единь сь вогомь, топь не можеть апрінин кв раздвонашимся, и кню раздвоень, шоть не можеть прінши къ єдинству втупаго дня, онь должень пребывать во нив. Лук. 16. ВЪ прешенхъ, должно назывань ОднимЪ Анемь а не первышев, для овначения, чще Самы Вогь есль первый и единый, кошоурый вст вещи виругы сотвориль сь симы Ангельскимь свытомь, потомь наь сего одчеото дня ошлучилися и произощан 2-1.3. 4. 5. 6. и пр. Такъ чно всћ посаблующи "Абла Вожін удерживающь имя дия у воо равно какъ пёрвое дбдо Божіе названо днемь полому, чщо оно нав начето в нБищо, изь скрышнаго на съзыв, произошно и учинилося одиний днены съ Словожь

I 3

Bo-

1.50 States

Bowinmb: marb nomomb apyris &. awab Вожінхь, вронзшедшихь ярезь отделение, макженелномЪ названы и наЪ. вечера и ушра учинилися 2. 3. 1. Анями. Одинь день раздёлиася на другія 5. ВЪ Вогъ быз ли вст вещи вбчно, взъ вога пришан они въ Ангеловъ, изъ Ангеловъ пришан они въ воды, изб нижнихь водь пришли они вь синахін , изб. спрхій всё, швари произошан. A понеже Borb ощаблиль одно изь другато и поспроизвель вы день, вы существо, изы ничего вы начно , но назваль Монсей шанія разныя дбля днями, что ненскусные разумбли и избленяли за солнечных дин. Должно же и адбсь примбшишь, чшо хоща другія папь изь шиль иди безобразнато существа произведены на свбять; ж понюну вакже супь в пазываюнся дня однака: вжели они ставниваемы бывають «В однинь видачнымь замосущнымь днень вли н ссь Ангелскимъ сяртонъ, который еспываь Вогомь одинь сазыь и день ШО могуть посачаующие пать: двав названы юышь ночью и шиюю. И шакь непослушные Aureau cyms mms u novb, nou to адь опринущы будувь. - бей видимый мірь сотверень вы з. день, есть тыв н m SHL иротивь Ангельскаго савта. Такь О Э и 👾 🔆 🗰 супь пілесный світь однако про+

#### -----

пронивь духовнаго невидимаго свёта суща нима, полько вабриный человвко и сконь требують такого свъта, духовные не инбють нужды вь солнив и пр. шакже рыбы, пшицы, зайри и пр. хошя прожизедены на свъть, однако супь они ночь т пина. Изъ сего всего сотворень челоэвкь вь шестый день, и чрезь свое паденіе щакже учинился шиою. Но Хрісmocb преселнав его паки во свътв, пошену можеть одинь день называться святомъ другія дала по сему одному святу могуть называемы быть тною, какь то авсшауень и пр. (\*) Borb индав эся зещи при Себв збчно, и оное снижевающо и Антелы съ Вогомъ. Исо они суща в Вогв одняв день, однив свещь, одна жизна, одно блаженство и пр. И все, чше есни въ лебъ, но и въ сей видимый міръ раз-АВлено. И эсе чно забез зъ низу вначно, mpexogauge, ocasaemo, momab sepry manb невиднию врчно и неославено.

(.) Hermos. Quod est superios, est tanquam id, quod est inferios & vice veris. T. e. Fopmech: umo ecuis assume, mo ecuis maxoe, xaxb mo, umo unaxe, a saaumao.

inst

Digitized by Google

41.12

1.50

ВЪ 4. долженЪ называщься Однов Аснь, а не первый, для увёщанія насы, чио Ангелы сопворены прежде сопворения "міря, и учинника одинь день съ Вогомь. - когда еще не было ни облака, ни солнца и чио накорорые паль нав шакого одново ана, переманили, себя оть слинства, не "уважили перваго, и не захошбли пребыаваль вЪ единения, пали во пому полому возымбар Ворь причниу, сотворные тем-. Вый мірь, чнобр заключиль непослушныхь -терать. И напосатанкь, что ны должны атиниться одничь свъщонь съ воють и Эе падаль оть единства духа. O BET стый Вонке, Ты еси чрезь Сына Твоего день винию паврь ипобь она была съ Побор MANH LACKS HI CESTAD BD. STAHOND CAOSE -Тарень на нево они пребыли въ пакань влинсява, и оппали въ раздвоенное, во шиула волемершь. Ахь Госводи с еднный себще , управляй меня ДухомЬ. ТаонмЪ. чтобь я во Христь св Тобою одинь свыть я день пребываль втчно, Аминь.

Первая матеріа невидима, "Хаодь в смёсь всёхь шварей.

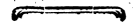
первое дневное дъло.

------ 1.53 ------

этивь тонь содержадося сопрорение унгель-

Также и паденіе Луцифера кБ ночи и лияб.

Округь, сколь далеко нынё мірь есшь. Хаось вічныхь и неабчныхь, и пр.



## ГЛАВА Х.

Для чего создана твердь между водами, и на чемъ она ссть, и что суть объ воды и пр.

Гине. не избиснена причина и происхождеяте водь, копорыя сущь первая маше--ріа вбяныхь и невбяныхь вещей, и сіе оберегается даже до Четвернаго Толковажія сей Главы, жамЪ основательно услы» -шать, нав чего воды учиннаяся; чщо же сберегаю до послъдняго шолкования, и не открываю въ семъ мъстъ, тому причивою великая слбпоша міррученых также простона наченающихъ училищъ, которыя моган бы такимь внезапнымь свътомь или осябляены упли устрашены быть. Toro рали восхотбав я по добронь размышлеин съ Ософрастомъ сказать, что первая матеріа есть прачная тыз вь коей ду-

J 5

ŧ., , ,

XOBROS

= 154 ====

новное и піблеснос, вбуное и временное эмвств, скрышно лежить, и называю текую, первую, невидимую жанерію всБхБ вещей ночью или тиою, лежащею на безднь надь конорою духь вожій носпися. нар которой шимы ворь ввунымь словомь Своимъ воззвалъ Ангельский свъшь. Гхошя - то Ангелы прежде такого сабта сотворены, и прежде встхъ видь] дабы просшые тъмъ удобнъе могли приведены быть къ уразумбнію сей Первой Главы. А понеже свѣть и шма, въчное и невъчное вивсшъ были, и понеже Ауцифер'ь отвратился ошь сабша, по долженствоваль онь имбшь теминду нли вибстилище которое носк-AO OM CTO ; HEGO HE MOTAO YKE HMBILLETO. онъ весма пажелъ учиннася съ шмою своею, того ради сотворияв Вогь твердь жежду водами, и такъ раздължанся верхнія воды оть нижнихъ. Ибо чтобы долженствовала дблать тна при свбиб, збунос пракодящемь, непослушные при поспри / Лушлавыхb :: Для шого сладуень вь Текств ; и рече Borb ; да будеть твердь между водами, и да будеть она разностію между водами, тогда сопрорнав Воль твердь и отлучиль воду подь твердію оть воль надь твердію и учиннасся такь, и назваль. Вогь твердь неботь, но-

Ι,

гда

гда учинныся изъ вечера и упра внорый ная другій день, Для того, како выше сказано, сошворна Вогь во первых в швердь между водами, чисов чрезь то опдвлено было вбчное отв временнаго, невременное оть разрушинаго духовное оть телеснато, но вст вещи были витсшт въ одной машерін прежде разд'яленія. Во вшорыхь, чнобь и Ауциферь со своими имбан жилище нам шемницу, даже до посабдняго дия; понеже онь заключень пердію, и пребызаеть связань узами тыы вь сихь 4. спяхіяхь вь нижнихь водахь. Когда же сопворна Вого пвердь между водами, тогла всечистващее свътлващее субшильнийшее, съ Ангелами пошло въ верхв надь себя вна круга, а Луциферь со своини остался внутрь круга, онь не могь выше себя восходять, онв долженствоваль во ших пребывать при подобныхь сесв. И хотя онъ духъ и гораздо легокъ. Фднако не можеть небо сносить его, онь есть несокрушимое, въчное, quintum effe, пящое существо. Вив міра не имбеть онь никакого мъста, онъ принадлежить вь бездну шмы, шамь онь нынъ есшь, Нынъ доджно сказать, для чего есть пвердь, и что есть она, 4. Ездр. 6. изъжиленися, сирбчь, еснь духь тверди, ка HH-

нижных водахь, всечистбишее субшильналшее и яснайшее отдаленное вь округь. есть же то смертяый преходящий духь. копорый встмь смершнымь вещамь жизвь gaemb ная опымаеть, и называется потомъ небо, которое есть однив огна : изв АругихЪ 3. стихій нанчиствйшая и Мр. Сіе небо или твердь прейдеть сь ніромь, и чудно, что смертная вещь должна заказы чать и содержать безсмертнаго Ангела Луцифера, но Вогъ сослаль его туда, чтобь снь подь преходящимь небомь ожидаль сь другими осужденными послёдняго суда. Нижнія воды супь грубы, густы, шемны, 4. стихій и эсбхь преходящихь тарей, изв сихв нижнихв водв чиствишее субшильнвишее, яснвишее ощаблено и учинено твердію, которая есть огнь Верхнія же воды супь вѣчное, непреходящее, неськрушимое существо надь тверь дію, невидимов всъмЪ очамЪ человъчесжимЪ, ежели бы ты могъ видать твою душу, по видаль бы ты верхнія водых, они сущь сшекляное море подь ногами Вожінын, coclum aqvenm, небо водное, на которомЪ Ангелы живутЪ. Когда твердів раздблено вбчное и временное, свбтлое и темное, тогда учинился изъ вечера и упра другій день. То есшь, окончанное дёло при-

пришло имиб изв безобразнаго вида вв существо, и учинилося духомъ тверди, ныжѣ есть во дни, и понеже всѣ твари возвываются изъ скрытнаго на свъть, и миого болђе состоять въ Слове Вожин, то справедливо, чтобЪ учинился изЪ вечера н утра другій день. Луциферово паденіе есть причина сего другаго дня, и сей другій день происходить изь предыдущаго одного дня. Ибо ежели бы не были Ангены. то не учинился бы и Луциферь, ежели бы не быль одинь день, то не учинился бы и аругій. Справедливо же Луциферь твер-Атю во впорый день причислень кв нижяныв водамь, исо онь не пресыль вь единствъ, онъ перемъннася, и раздвонася, и своимы непослушаниемь подаль причину чшо воды долженствовали другь оть друга отдблены быть. О Въчный Боже и Господи, Ты извлекъ и отдалиль всечиствишее, яснвищее, свотлвишее изв грубаво нечистато, и сотвориль изь того твердь между въчнымь и временнымь. между безсмершнымъ и смершнымъ, меж-Ау послушнымь и непослушнымь, и штымь ознаменоваль Ты намь, что Твой Сынь Івсусъ Хрістось, когда небо и земля равыдушся, ощаблить и отлучить чистое и асное водото оть изгарнив, жизнь оты смер-

смерти, и потомъ ввергнетъ нечистыя изгарины и смерть въ бездну тимы. Ахъ Господи, очисти мя, омый мя, просвъти мя, да обрящуся въ небесномъ тълъ, и да не отягченъ злобою мертвенной жизни погрязну, и не паду подъ себя въ бездну осужденныхъ, Амань.

АРУГОВ ДНЕВНОВ ДЪЛО. Смотри Рисунокъ 1. Фигура 1.

Твердь между 🗱

ДухЪ тверди невидимЪ.

Жизнь встхъ смертныхъ подъ небомь. Стихія отнь.

Небо сЪ нижними 🗯

Кон начинають видимыми быть.

Луциферь во тив.

Все смершное, преходящее, разрушимос. съ ЛуциферомЪ.

Преходящее небо, и земая лежний эБ нижнихЪ 32 скрыпно, что супь 4. Спихия.

TANDA

## ГЛАВА XL

**Какь должно** разумьть о собрании вод**ъ** въ ихъ мость, и что называется эсмлею.

Погда инжнія 🚌 вмёщены въ духъ тверь ди, и нынв начали дбляшься твлесными и видимыми подобно какь бы изъ теплаго тумана дБлалася вода, какъ вышеязображенная фигура другаго дневнаго дбла показываеть, тогда сказаль Вогь, чисов собралися воды вЪ свое мъсто, чтобъ видно было сужое, нбо еще не были 4. стихін очевидно познаваемы, они были другь вь аругь смешены, вь сей влажной водяной щащерін быль смъшенный хаось . земля была пусша и праздна, шемно было на глубинь, внутрь духа тверди сказалася твлесная, мрачная тиа, какь густый влажный тумань, конорый превратился вь пвлесную 🗱 вь семь гуспомь шумань нан влажныхь годахь подь пвердію быль огнь. воздухЪ, море, вода и земля выбсиб, а чиобь каждое пришао въ свое мъсно и порядокь, употребнаь Вогь отделение, ятобь яснайшее, субпильнайшее вы верху стало " а густвищее грубвитее ваняло дно. Того ради сказааь Вогь: да соберешся во-

да подъ небомъ въ свяе исто, чтобъ сухое видћан, и учинилося шако, и назвало Богь сухое веялею, а собрание водъ Has валь моремь. И вназль вогь QIII P то было добро, и сказаль: да попустить земля взыти травъ и зелю, которое бы остменила себя, и плодороднымъ дереванъ, нэь конхь бы каждое приносило плодь по своему роду, и имвло свое собственное свия при себъ самомъ. И учинился изъ вечера и утра третій день. Воды подъ янвердію супь матеріа 4. спихій, и всяхь послёдующихъ тварей въ мірё, которыя были какь теплый парь, или тустый шумань, видимы, который тумань превратился вb воду; сей водв повелбав Вогь собращься вЪ свое мЪсто, что можно понимашь шакь, что опдблентемь изь сихь водь во первыхь извлечена жизнь наи духь тверди, и поставлень вь твердь, вь кругв всвхь смершныхь вещей, подь небомь, которая твердь есть самое небо и стяжія огнь, какъ к звбады сушь однив огнь, и шакь онь учинился небомь, равномърно и воздухъ ощабленіемъ извлечень и поспавлень на свое мбсто между пвердію н водою или вемлею, и такъ густъйшее и .грубайшее на див осшалося въ ценшра кру-Ра, и опъ шакой морской воды опдёлено BCe-

эсструбъйшее и густайшее, то есть земя ая и кошорая совстви покрыша была, но Вогь и морской водь повельль, чтобь осшавила свободною часшь земли, и шакр море есшь вибсиб съ землею, и земля плаваеть вь морь, какь яблоко, однако шакь, что земля и море вмёстё составаяющь нруглый шарь, около кошорой земь ли жоре и небо бъгаеть, отребление ж очищение другихъ з. сшихий учинилося земе дею, земля есть отбрасывание опь выбаль другихь 3. стихій, и такь земля состоялася нар воды и въ водъ, чтобъ сухое увидвли; зеиля называется во первыхь все • що, чщо видимо, осязаемо и преходяще. какь золикій цёлый мірь, учинившійся шблеснымъ, какъ звъзды, воздухъ, вода. земля ; эсе по называется землею. чшо осязающь и видять, а небомь называется но, чего не видять в не осязають, какь духовное небо. Собственно говоря, небо называющся воды надь пвердію и жнанще свяшыхв Ангеловь, и всё непреходящія духовныя существа внв міра. Землею же называется сей цваый временный прехоящій мірь, раздбленный на сферы и земе ан. Хотя слова Монсеевы по буквамЪ можно разумёщь о нижней земли, когда онь говорншь: да соберупся воды вь свое на

ĸ

сщо,

сто, чтобъ сухое видбли, и назваль онь сухое землею, а собрание водь назваль онь норемь. Хопя простый справедливо и хорошо двлаеть, что ввруеть и разумъеть отдёленіе земли оть моря, однако высокосмысленные и Мудрые имвюшь дозволеніе, ошкрывашь изь того большую тайну, що есль, чшо землею называется все то, что видимо и осязаемо, какЪ цБлый видимый мірЪ. А что оное такЪ. то н человъкъ есть вемля, и сотворенъ нетолько изв земли, но изв глыбы земли, то есть изь цвлаго міра, и изь встяв тварей. Далбе шакже должно знашь, чно 4. спхін, конми мірь объящый стонть, сушь двояки какъ видимы и невидимы, [хоша по спихія не есть видимая зещь] какъ стихтя огнь есть духъ, а тбло его есть огнь, какъ по супь сферы, копорыя кругообразно бытающь со звъздами. Такъ и воздухъ невидимъ, духовенъ и однако пБлесенЪ, равномБрно спихін воды янкто не видбаб, мы пьемб тбло, видимая нами земля не есщь сшихія, но швло стихи. И такъ 4. стихи супь жизнь и духь вь 4. шблахь. Ежели Вогь сказываеть, да произнесеть земля зелія, дерева и пр. то разумъй о духъ земли, опъ есть спихія, а пітло всегда нершво, сшиxix

Digitized by Google

.

AB

-12

sta ecmo musus a gyxb. BB omgenenin a. стихій вскор'в и тела учининся. Стихін раздёлены шакже на свон звёзды, какы видиная земля имбель вы себь духв, копорый есть спихія, и въ сей спихія супь многія шысячи астровь, или забаль, щ. с. невидимыя свлы съмень, копорыя, происходять въ видимыя зелія, дерева и раств. нія. Такь эсегда пропсходять твлесныя вещи изъ невидимыхъ, духовныхъ вещей. я пребывають вь нихь. Какв дерево растень изъ невидимаго съмени, и оное невидимое сБия, ношорое есшь духь наи авбида, пребываеть вы деревь: такь ра зумви о всвхо швлесныхь вещахь, что они происходять изъ невидимаго, и шамь яньють жизнь свою. И такь цваый мірь есть двоякій, какъ наружный, пълесный я внутренній духовный. Каждини смерщный духь должень имвть свое твло потону имбють спихіи каждая свое тбло. Когда же земля произошла изб воды, и учинилася видимою; т. е. когда 4. стихія распредблены, каждая въ своемъ мвсшв. и учинидися шблесными, шогда попусшила земля взыши древамъ, зедлямь, расшънаянь, шогда учиннася изь вечера и ушра 3. день, то есть, называется днемь cie 3. Аневное двло Вожіе, когда мірь изь без-K 2 **o**6paz-

образной воды учинился видитыть, и поцеже и вся шварь долженсивуеть болбе сосщоящь вь Словъ Вожін, нежели вь CEов самой, що учинился изъ вечера и ущра 3. день. О Вфиная Премудрость Ошчая. Ты творишь небо, сирбчь Ангельский свъть въ несъ, всъмъ человъкамъ невидимый. Ты творишь и землю, сиръчь, тблесный мірь, всёмь человёкамь видимый. Земля происходить изъ водь, и состоить въ водъ, по есть 4. спихи дълають себя видимыми чрезь свое шело, каждая вь своемь мъсшь. Ахь даждь мнв зръшь н разсмашривать дёла рукь Твоихь Боже, такъ чтобъ я чрезь преходящее, временное возшель кь вѣчному и непреходящему, и сь нимь соединился, аминь,

3. Ансенос абло есть видимый мірь, каждая стихія заняла свое мвсто и твло надвла, и земля украшена раствніями. Смотри Рисунокь 1. Фигура 2.

ANTIN THE AN

TAABA

STATE COMPANY

(NARAN ASTRON

VVAC IN STREET, MILLING STREET, MILLING STREET, STREET

## ------ í65 ------Γ Λ Α Β Α ΧΙΙ.

Аля чего Седмь Правителсй подъ Зодіакомъ, и нов чего они сотворены

Лосель нижнія воды [закаюченныя вв духЪ тверди] распредълены вЪ 4. стихін, и раздёлены каждая вь свое місто; огнь и воздухЪ заняли верхнюю сферу, весма удобно, а земля и море осбли кЪ центру на среднну шверди и понеже земля покрыта была морскою водою, то опре-АБлиаћ Богћ и ся вр свое мбсшо, а сухую землю украсиль зеленью, то есть деревами, зеліями, растбијями. Спихіи, кои сущь духи, надвли швло, и осшалися въ швав, и такъ состоять мірь въ 4 спихіяхь, а 4 спихін сушь самый мірЪ. Но н5ть еще очевиднато свёта, ни дней; свъть и тма, день и ночь еще не были различены. Не было ни свъша, ни шиы, ни дня, ни ночи, также не учинень еще мбсяць, недбля, годъ въ мірѣ, и никакой перембны времень; а дабы вь мірв быль день и ночь, то сказаль Borb'далье; да будуть свытила на тверди неба, и да раздвляють день и ночь, и да дають знаменія, времена, дни и годы, и да будуть свътила на тверди неба, чтобъ свътили на землю,

К 3

я учинилося такь, и сотворидь Вогь два великія світиля, одно великое світило, чнобь управляло днемь, и одно малое свётнло, чтобь управляло ночью, къ тому и звёзды, и поставиль Всгь ихь на 🦽 пверди неба, чщобъ сіяли на землю, и управляли днемъ и ночью, и раздъляли свбшь и шму, и видель Вогь, чшо по было добро, тогда учинился изъ вечера и утра 4. день. Вогь хотбяв сотворить человъка, для того долженствовало прежде бышь що, изь чего онь создань быть долженсшьоваль, какь глыба земан сь своимь совершенствомь, то есть сей ведикій мірь; и щакь припадлежали кь тожу и рыбы, ппинды и забри; но ежели должны были произыти живые забри, то додженствоваль прежде духь тверди. [жизнь астаб смертныхв] распредбленв быть въ тблесныя небесныя созвъздія. чтобъ могь чрезь движение 7. правителей подь Зодіаномъ оказывать свои дъйствія и силы. Какъ въ пящомъ дневномъ двля воздриглися волы сь живыми звбрьми и пр. Во впорыхь, чтобь и звъри и челоэтки имбли сэтть или день для дайствія, и ночь для покоя и пр. ВЪ препьихЪ. чтобь въ мірѣ были внаменія, времена, дни и годы пакже чтобь жизнь и смерть лбйсш-¢

167 ====

дъйствуема была, духомъ тверди, нбо онъ есть дашель жизни, также и принимашель ея, по еспь во всёхь временныхъ вещахь, принадлежащихь подь твердь. 7. планеть на тверди составляють 7. дней. що есть, недблю, они сочиняють мъсяцы. и годы своимъ шечениейъ подъ Зодіакомъ, они раздбляють день в ночь, свбть и тяу, не духовнымЪ невидимымЬ образомЪ какЪ що вЪ вБчномЪ дни и ночи сдблалося, но тблеснымЪ, чувственнымЪ образомЪ, что очамь видно, который дневный свъть неискусные разумбли вЪ первомЪ, другомЪ и препьемъ дълъ Вожіи, подобно какъ бы нибав нужду вогь вые Ангелы вь солнца или свъчахъ. Цълая твердь неба раздълена на 8. видимыхъ сферь различно. Хотя же человъки не видяшь сферь для субтильности ихь, но видять течение планеть. Какъ Луна есть навнижшая планеша, понедбльникъ имбешь название свое, montag, оть Э. Меркурій есть вь другомь кругь; среда имветь имя свое отв Д. Венера Q стовив вь 3, кругв; пятокь называещся по сей пданещь. О Солнце стонть вь 4. кругь; и воскресенье имбеть оть него свое имя. Юпитерь 24 стонть вь 5. кругь, онь упразляеть вь четвершокЪ первыя часы планешь. Марсь о CIII0-K 4

стоить во б. кругъ, управляеть во вторянкъ первыя часы, потому впюрникъ его день. Сатуриь 5 стоить вь 7. сферъ. управляеть субботу. ВЪ 8. небъ суть всъ исподвижныя зврзды, съ 12. небесными внаками, которыя называются зодіакомв', жакъ овенъ, шелецъ, близнецы, ракъ, П ത жевь, два, высы, скорпіонь, страсць, S U.S. 4 m. 7 жочерогь, водолей, рыбы. S. P

----

Подъ симъ Зодіакомъ, который споить **въ** 8 неов. обгають 7. планень, и правять міромь, дають знаменія, времена, Ани и годы. Изъ чегожъ сдъланы такія ввѣзды ? Ежели образовать слова Монсеевы по суквань, що можно видъть, яко сы сотворнав Борв солнце, луну и \* \* \* язь чего двоо другаго, и потомъ постаэнар на твердь неба такъ, какъбы я саблаль блахи изь серебра, и положиль ихь на пояст; но нъть, такь не дълаеть Творець, но подобно какь повельль Онь произрасши изъ земли древамъ, зеліямъ, плодамь, такь отдблидися и звъзды изь спихін огня, и супь огнь, кон ходять, не сшоять, какь дерева на земли, но 8 бъгають. Какъ рыбы происходять язь во-

ды,

169 -----

ды, и плавають вь водь, такь растуть въбзды изь тверди, и кругомъ ходять въ тверди, подъ Зодіакомъ. Духь тверди, дашель и разрушишель встхв смертныхв подь небомь, есть во встхъ звъздахь, и во встхъ планетахъ, въ соднит же онъ нансильнъйшій и мощнъйшій; изъ сего должны мы понимать, что твердь или спихія огнь двояка, невидима по своему духу, и видима по своему тёлу; звёзды, которыя мы видимь, сущь твла астровы а аструмЪ есть невидимый духЪ, тбло же видимо, и обгаеть подь Зодіакомь по учрежденію Вожію. Когда же такое четвертое дбло Вожте произошло въ день, и сдблалося видимымЪ, погда учинился изЪ вечера и утра 4. день, ненатуральный день изь 24. часовь: понеже Вогь не дъйствуеть по , времени, но какъ выше объявлено, чшо всъ дела вожін происходять изь скрытнато на свёть, и явными дёлаются, что и называется день. О Въчный Воже. Ты воззываешь изь земли растбиія, понеже Ты всБяль ихь: изь огня же воззываешь О Эн \* \* \*: понеже они лежали вЪ духв. Ты воззываешь, Господи, солнце изь тверди, чтобь освъщать пемный мірь, воззови же Духь Твой изь внутренняго чеасвъка, для освъщения его, Аминь.

K 5.

Digitized by Google

1

4. Дневное доло, свотнял нева, раздоляющія день и ночь. Смотри Рисуноки II. Фнгура 1.

ГЛАВА ХШ.

Аля чего сотворены рыбы вы моры, Птицы поды небомы, и изы чего, и какы Богы сотворилы ихы.

Сей видимый мірь со всёми шварями своими сотворень не для иной причины, какъ только для человбка, котораго хотблЪ ВогЪ создань не изь ничего, но изь чего либо, по есть изв глыбы земли, сиртчь, изв великаго міра; кь сей же глыбъ земли принадлежать и рыбы вь морв, и птицы подь небомь, сего ради восхопба Вогь сопворить для человбка водныя и воздупиныя, и земныя звёри, дабы человъкъ и изъ нихъ сылъ созданъ, и ими пишаемь и соблюдаемь. Здёсь должно подумать, Матически ли дъйствоваль Вогь вь сотворения тварей, рыбь, птиць и звърей, создаль ихь вит стихій, и потомь вселиль ихъ шуда; но свъть Нашуры съ текстомъ МонсеевымЪ подаеть сполько знать, чпо Вогь натурально вызваль въ видимое существо бывшія вЪ водахЪ невидимыми. Подобно какъ дерева изъ земли, и звъзды изЪ

171 -----

изь огня происходять вь видимое существо, шакъ рыбы и плицы пакже изь стихій, такъ что духъ тверди или неба со спихіями произвели вЪ півлесное существо шо, что Богь прежде вь нихь встяль: сабдуеть тексть: и рече Borb: да воздвигнешся вода съ живыми и движущимися звёрьми, и птицами, летающими на земан подъ твердію небя. И сотвориль Вогь великія киты, и всякія звбри, живущія и движущіяся, и оть воды воз-Авигшіяся, каждый по своему роду. И блягословиль ихь вогь, будите плодородны и яножитеся, и наподняйте воду вЪ морн, Тогда учинияся изь вечеря и утра 5. день. Спихія вода издала изб себя, что вб ней духовно скрышо было, такь и воздухь, и такь произошли рыбы и птицы, и какЪ проивошли они изъ невидимаго въ видимое, то и носящь оное въ себъ. Тълесная ихъ форма или образь и видь видимы, происходять нев невидимаго астра, или звъзды. который есть небо или забадный духь вь въбрБ или плицъ. 4. Спихін супь машери встхъ тварей, и произносять, что астральнымь образонь вь нихь встяно быво: когда Богь сказаль, да воздвигнутся воды подь небонь. Всъ дъйствія [сказываеть Өеофрасть] звбадь дблаются зем-Aeto,

жею, то есть превращаются въ тблесныя осязаемыя веци. Ибо все то называется вемлею, что есть осязаемо, тблесно и разводящееся, какъ плоть, дерево, камин, металлы, воскъ и пр. также всъ тблесныя видимыя вещи, какъ дерева, рыбы, птицы, звъри и пр. формируются и составляются своими невидимыин астрами, или звъздами, и такъ всъ вещи производятся изъ невидимаго въ видимое, и пребывають оба другъ при другъ, видимое и невидимое,

И такъ каждая вещь имбетъ свое собственное небо иди аструмъ въ себъ самой, Для ражданія далбе отъ себя подюбнаго себъ, чрезъ съмя, хотя що всѣ жнвыя звёри, рыбы, птицы, и человъкъ инкакимъ съменемъ неотягощены, а зеліямъ, деревамъ и растъніамъ повелълъ Богъ имъть пря себъ самихъ свое собственное съмя, даже они суть сами съмя, и такъ суть отягчены съменемъ. Но съ живымы звърями не такъ происходить, ихъ не отяготивъ Богъ инкакимъ съменемъ (с), но

(\*) Animalia non gerunt visibile semen externum sicut vegetabilia. То есть : жнвотныя не носять внѣшнаго видинаго съмени, какъ растительныя.

она косящь съмя шолько вь воли или фантавін, по есть, сколь часто они хотяпь, то имбють съмя при себь, ибо чрезь фантазію или помышленіями воспаляется влажность твла такь, что целое твло со встии членами дблается стиенемь. К такъ человъкъ не есть какъ дерево, конорое имбеть свое свия при себв, и твиь ошягощено, но освобождень онь опь пяжести съмени, носить же его вь воли ная фаншазій и чпобъ цёлое тёло свое со' всёчленами двлать съменемь; и такь MH наюбь человъкъ сдълался или былъ самь стменемь, по соспоить въ его воли. Когдаже рыбы вь моря, и пшицы вь воздухБ сошворены были, и благословиль ихъ Вогь чпобь они съменемь размножалися . тогда учинился изъ вечера и утра пятый день, чего однако не должно разумъть о такомъ дни, но о дълъ Вожіи, которое произошао изв скрышнаго на сввшв изв невидимаго въ видимое. Ибо порядокъ какь одно изь другаго отделено и воззвано, называется день; Notatur feu lignificas tur ordo rerum productsrum in lucem': порядокь ощабления Вожія, по которому всв вещи одна послв другой произошли на свъшь, называется день. Понеже какъ Вогь, высочайный свёть и существо, сь AH-

Антельскимъ свётомъ все вдругъ сотвориль, или сообщиль Ангеламъ совершенно всё вещи, и такъ потомъ изъ сего одного дна всё вещи изъ неба распредёлены въ 4. стихии міра, изъ невидимаго въ видимое, то всё дёла Вожіи получили имя.

5 Ансенос Авло. Смотри рисунокъ II. Фигура 2.

ΓΛABA XIV.

Ято человокъ есть заключение и вмостилище всъхъ тварей подъ небомъ, потому и долженствовалъ онъ на послодокъ сотворенъ быть.

Вь пяшомъ аневномъ азаб сошворнаъ Вогъ Господь рыбы въ моръ и пшицы въ воздухв. Нынъ пряходишъ до знашявйшаго аваа, що есшь до человъка, кошорый долженсшвовалъ бышь вмъсшилищемъ и заключениемъ всъхъ шварей, и долженъ бышъ вся шваръ. Ибо все сошворено для челоаъка, а человъкъ для Вога, ш. е. всъ швари учреждены къ человъку и на человъка, а человъкъ учрежденъ къ Вогу и смошръть на Бога; изъ Слова Вожія всъ ве-

Ши

щи заключены вь швари, а най шварей все пришло вь человёка. Прежде же нежели сей посаёдных свёшь, то есть человёкь, выощаёлень изь міра, понеже Адамь лежаль скрыть вь міра, понеже Адамь лежаль скрыть вь міра, понеже аозёкь вь сёмени, и какь сёмя человёкь есть, и человёкомь бываеть: такь мірь быль сёмя человёка, и изь міра учиивася человёкь, нотому человёкь называется на Греческомь языкъ Микрокозмусь, то есть малый мірь, ибо онь есть изь великаго міра, и все, что вь мірё есть, то и въ человёкё находится.

· Прежде же нежели послъдній свъть [ска-.зую я] проязшель изь сокровеннаго, сотвориль Вогь Господь звёри на земли; прежде были рыбы в водв, и пшицы вь воздухъ, ноо сія вещи также принадлежали къ послъднему двлу Вожію; шого ради сназаль Вогь: Да произведеть земля живыя звёри, каждаго по своему роду, скошы, гады, и звъри на земли каждаго по своему роду, и сдълалося шакъ, и сотворнав Вогв звёри на земли, каждый по своему роду, накошь почасноему роду, н эсякія гады на земли по ихь роду, и зи-Авль Вогь, что то было добро, Здвсь Аолжно паки помыслять. Магически ли Абйствовааь Вогь въ сотворении звврей. какъ

\_\_\_\_ 176 \_\_\_\_\_\*

какЪ Елиссей сопвориль медьбди и повеаваь имь прінши изь авса, или Онь чрезь отделение воззваль веши изь невидимаго вь видамое. Сіе можно разумѣть изь словь Монсеевыхь, когда сказаль Богь: да произносешь земля живыя звбри. Да пронанесеть земля що, что я въ нея всвяль или сотвориль. Бь водъ были всъ твари вмёстё, какъ дерево вь сёмени, и бывшія воды учинилися 4. спихіями міра; н такъ оному повелъваеть Вогъ происходнию аь день. Marb имветь также оть вога силу, производить такія вещи изь своего невидинаго неба и пр. Тексть же скявываеть, да произнесеть земля и IIP. Вопрошается, изБ вемли ли только сущь ввърн? Ошвъшь: землею называешся цялый мірь сь чепырмя спихіяни. IIOmoMY небо и земля [makb сказать] произнесан жизыя звёрн, пшицы и гады, тёло имбють они оть земли, духь или жизнь оть шверди. для moro каждый звбрь двоякь. видимый по земли, и невидимый, духовный по тверди, духъ тверди есть датель и принимащель жизни всвхъ смершныхЪ н пр. ..

Наконець хощеть нынв Вогь Господь собрать вивсто цвлый мірь, и всв твари включнть, чтобь человёкь быль вмёсти-

#### ==== 177 ====

стинищемъ встхъ шварей, и Господинъ ихъ, центрь или цвль, на которую всъ твари дояженствовали смотрбть; АдамЪ есть центрь, по есть, средоточіе, также в кругь тварей. Подобно какъ Вогь есть центрь, также и кругь выше всёхь тварей: такъ и Адамъ есть, и Вогу подобенЪ. Того ради сказалЪ БогЪ сопьоримЪ человъка, образь, который бы Намь подобенЪ былЪ, которые господствовали бы надь рыбами вь мори, и надь пшицами подъ небомь, и надъ скотомь, и надъ цваою землею, и надъ всъми гадами, ползающими на земли, и сошвориль Вогь человъка, Себъ во образъ и пр. И воззрЕль на все, чщо онъ сотвориль, и се было весма добро, тогда учинился изъ вечера и ушра шестый день.

АдамЪ долженЪ бышь ГосподинЪ земан, и надЪ всѣмЪ, что въ мірѣ живетЪ, онъ имѣаь тѣло свое оть спихій и видиимъхъ тварей въ спихіяхь, а духъ также оть тверди, и такъ по смертной часпи своей также двоякЪ, невидимый и видимый, онъ пребылЪ бы живъ, доколѣ бы мірь стоялъ, ежели бы онъ не согрѣтилъ, ибо онъ былъ извлеченіе изъ неба и земан, или пятое существо, которое всегда неразрушимо противъ того, л

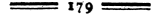
oogle

Digitized by

178 ==

изь чего оно извлечено. Влагородная шварь есть челов'якь, ежели разсмотрать только смертную часть изъ глыбы seman a гораздо еще выше и благородибе онЪ. ежели разсмотръть его по Вожественному вдуновенію, по вбчной душь, кошорая не можеть умереть, и которая одарена ДухомЪ ВожінмЪ. Потому АдамЪ есть чадо Вожіе, для вбчной души и Вожественнаго Духа, и всё рожденные оть него изь Евы называемы были чадами Божінии. для равности человъческихъ чадъ, которые не такъ сопворены были, какъ Адамъ. (.) Небо со стихіями родило другій родь человъковъ, въ образъ и видъ Адамовъ, съ плотію и кровію ; оди имбли тбло отб вемли, а жизнь опъ тверди, но не имбли души, и Духа Божія; твердь не даеть въчной души; Богь должень дать еа; такія пвари по мибнію ибконхо называтопся чадами человбческими ; когда же чада Еожін наб Адама взяли въ жены дщерей челов тческих в чадь, шо родилися сильные люди въ мірб. Тогда вливалася чадамь душа, и какъ шакіе сильные люди взяли преимущество, и также и чада паан въ злобу блудодъяніемъ, тогда послалъ-

# (.) Gigantes Melolynae.



слаль Вогь потопь, и потопиль какь безбожныхъ шакъ и чадъ человъческихъ, выкаючая бывшія вЪ ковчегБ. (.) Сіе повБствую и такь, чтобь другимь остромысленнымь подать причину, далье испышывать, по есшь, что человъческія- чада были Адаму подобны образомь, видомь. плошію, кровію, имбли свсю жизнь или духь изъ шверди, а шбло ошь земли, въчное же не было въ нихъ, какъ душа в ДухЪ Вожій, попому умирали они съ друтимъ скотомъ, не были ни блаженны ни осужденны, однако, когда чада Божін браан кв себв дщерей чадь человвческихь, и раждали дётей, по моган такія дёти получать душу. Все сіе объявляю я не для того, чтобъ я совершенно вброваль, я оставляю всякому свободно, онъ можеть пому въровать или оставить. Далъе должно шакже помыслить, что Гиганты, Исполины или великаны, вЪ древнія времема, ощь созвъздій и спихій распространынся шакже размножалися, пака понеран и погибли.

Л 2 Равно

Digitized by Google

(•) Адамовы чада, ежели прилъпляются плоти и звъриному духу, то сущь также человъческія чада, а не Вожін задаРавно какь и водные люди, земные вюди, воздушные люди и отненные люди безь души сушь и умирающь.

= 180 ====

Но одинь Адамь быль Вожій, и образь Вожій сь своею Евою, онь засБяль вемный кругь, и имбль вбчную душу. И за сего Адама Хрістось небесный Адамь умерь, и искупиль его и пр.

О Въчный Воже и Творче, Ты шворишь небо и землю, Ангела на небъ, человбка на земли ; изб глыбы земной сотворень я во кровь и плоть, сиръчв, изь великаго міра пришель я, и мірь есть во янь, и я есмь вр мірь, мірь носить меня, я чадо его, и мірь носишся во миБ: шакже влиль Ты миз одну безсмертную душу, и вдунуль Духь Твой; и шакь я О Воже изъ тебе, въ тебъ и ты еси щакже во мнѣ; возбуди меня купно со всъми другими человъками, да съ радостію пріндемЪ, созерцати двла рукЪ ТвоихЪ и разсмашриваніемь ихь да повлечемся ошь Тебе ко Хрісту, что есть наше блаженство и въчная жизнь. Аминь.

6. Дневное Двло. Смотри Рисунокъ III. фигура 1.

Cañ-

== 181 === 4. TOAKOBAHIE на т. Главу Моиссеву о Твореніи.

ПРЕДИСЛОВІЕ О слёдующей I. ГЛАВЂ.

соф. истинно смотрить здёсь не на видимую Марію; \* но на невидимую, которая есть ДухЪ Божій, носньшійся на водѣ, который есть духь, который истинно есть, человъкь, который вь образь Вожій сопворень вдуновеніемь дыханія Божія, а не персти Limi, который есть натуральный. Сей Духь единственно учинилъ Марію совершенною купно съ силою вышняго, останившею Es . какъ Ангелъ Ей сказаль, пошому Өсоф. называеть Ел здћев небесною Царицею, нензслёдимою глубиною, источникомь благодати, нбо Она, лице Маріи, зябсь изБ благодаши, совершенно получила сей духь, 'moro

A 3

oogle

(\*) Adley. Tr. Annot.

182

того ради назызается Она благодатною и благословеннок. Хрістось же получиль Его не изь благодати, но изь зэслуги, ибо Онь покорень быль Ему во встхъвещахь. и весь законъ исполнияъ, для того называется сей духЪ духомЪ благодати, н также рабснимЪ духомЪ, мы же получиан дътскій духь, который не есть страха, чтобъ мы долженствовали надбяться благодати ради только, и того менбе заслуги, чшобь мы могли подучить его нашею заслугою. Но онЪ есть наше наслѣдіе, пріобрътенное намь совершеннымь человъкомъ Хріспомъ, и дарованное намъ, попому Его праведность есть наша праэедность, ежели мы шолько въ Немъ находинся. И такъ пріобрътаеть она благодать намЪ omb Bora Всемогущаго, что Она совершенную благодащь получила, какъ сказано и Плодъ чрева Ея, который есть небесный заслужиль также и пріобрѣль сію благодать совершенно, которая намь нынь дарована и дана и пр.

DE



## SECRETIS CREATIONIS.

# ОТАЙНАХЪ

## ТВОРЕНІЯ.

## Филияпь Өеоф. Парацелсь, обонжь Медицинь Докторь.

Во Имя Святой нераздблимой Тройцы Бога Ощца, и преизобильною непостижимою Премудростію Сына, и великою безконечною Любовію Святаго Духа: и во Имя всеславнѣйшей и блаженнѣйшей несквернѣйшей Дввы, Маріи, Родительницы Господа нашего Інсуса Хріста, и небесной Царицы, неизслѣдимой глубины источника благодати, которую Она пріобрѣтаеть оть вога всемогущаго намъ бѣднымъ грѣтинкамъ, за что да будеть хвала и благодареніе Богу небеснаю царства, и Маріи блатословенной Манери Его, и всему небесному воинству нынѣ и во всв времена всегда и вѣчно, Аминь.

СЪ шого времени, когда БогЪ Всемо- ч гущій сопвориль Адама, даже до сего времени, нъкіи весма ученые мужи, какъ

A A

изЬ

184 =

изь язычниковь, шакь изь Хрістіань, просвъщены были благодатію Бога Духа Свяmaro, какъ древніе языческіе Учители [ мастера] и философы познавали, и чщо вЪ писаніяхь ихь читается, что мы Хрістіане по справедливости весма должны примъчать, и предъ очами имъть, что они намЪ написали, что тайна, и Премудрость встхъ вещей и художествь есть дарь Вожій, и никшо не можешь имъшь его, развѣ кому Богь даеть его, о которомЪ источникъ и основании своего учения и писаній древніе Мудрые недовольно и невразумительно пасали намь, какь только глубокими острыми мыслями и Свонми скрышными длинными ръчьми, въ фигурахь и подобіяхь, и не возможно чшо либо прямо разумбшь, (") здбсь вЪ сей щемпой юдоли гибва, даже до времени благодаши и промысла Бога Всемогущаго, когда пришель намъ исщинный Свёть Інсусь. Хріспись, просвъщающій каждаго человъма, приходящаго вb сей мірь. Вь которомь человѣкѣ Богь Всемогущій великую ээтайну встхь таннь, вь нась своихь наэтуральныхь и осязаемыхь шваряхь со ээсьмы и наибольше сокровенно сошвориль.

Toro

Google

(\*) Tempus N. T. der Weitzenboden.

Того ради нам Хрістіанамь - человъкамь все возможно, разумёть всё Вожественныя натуральныя тайны сжели мы захочень принаравливать къ тому наши временности, и просить у Бога благодати Его, ибо ОнЪ хощеть и готовь дать намь Понеже Онь сопвориль нась для поея. го, чтобъ мы размножали честь и славу Его. и во всякое время просили и вопили къ Нему о такой Его Благодати и Премуд-Ибо всякія премудрости и худоросши. жества приходать оть Бога, и суть у Него безь конца, понеже Онь есть высота и глубина всёхь наукь и танив, какь то древніе языческіе Мастера и философы въ сердцахъ своихъ познали, и открыли намь вь своихь писаніяхь, какь Онь сообщаеть оныя человъческимь тварямь. когда они просять у Него шакихь наукь и Премудрости, каждому по его понятности и разумѣнію. Сего ради Вогъ Всемотушій Отець всегда преклоняеть Свое Божеское лице кЪ намЪ убогимЪ, недостойнымЪ, гръшнымЪ шварямБ во всъхЪ сшранахЪ милосердо, и азираетЪ, ибо ОңЪ единь познаваеть внутренность сердець. и вбдаеть всё помышленія и пр. Того раян о Всемогущій Воже, благодарю Тебе во Твоей Святой Тройца, что Ты оказыва-1 5 ешь

**186** 

ешь человѣкамЪ Твое милосердіе и исшину, ибо чрезЪ Твои шварн Твоего Всемогущества вижу я Твою влясть, [силу] вЪ Лѣпошѣ и Красопѣ познаваю я Твою Премудрость, а вЪ Плодородіи и Пользѣ познаваю я Твою Благосшь и Щедрошу, и шакЪ совершаеть Ты дѣло Твое. Сего ради въг читатели и Художники сея книги, не поскучьте читать сіе мое длинное предписаніе, но гораздо наблюдайте, ибо я ни одного слова напрасно не написалЪ, вамЪ все нужно выучить нзЪ него, и наждое слово гораздо размыслить, ибо многія сутв вЪ немЪ сокровенности.

Для наставленія же крашко о истинъ сей науки, которую совершенно даль древнимЪ МудрымЪ Богь всемогущій, Кошорый сидить на высоть небесь, и встми вещьми владћешь и управляеть. Кошорый есть источникъ текущаго потока въчной Премудрости, и Слово Вожіе во ВсевышнемЪ. ноо тамь есть въчное существо встхъ вешей; сего ради вЪ началъ долженЪ потЪ, копорый хочеть учиться сей наукъ и премудрости, просить у Вога разумбнія, кошорое разумѣніе въ сей книгѣ заключено во всеистиннъйщемь Словь, которое Сло-BO. ecms Camb Borb, amo omb CAOBA BCeдражайщаго сокровища сокровищь съ ве-12-

анкимь прилъжаніемь можно изъ всеглубочайшаго размышленія или разсматриванія получить въ благодати услаждения, всеправеднъйшаго сложенія истиннаго насажденія, совершенствь всъхь тайностей, какь что Вогь и Его твореніе, и всё Его сотворенныя вещи и твари, и натуры есть, и раздбляется на 6. особых Главь, и чтобь не быль онь льнивь учиться всенатуральнъйшему и высочайшему предшествію вешей, сказывающихь и учащихь всевысочайшемъ совершенствъ. И кто 0 желаеть быть Мастеромь вь сей наукъ внутреннихь сокровенныхь шайностей всдъній, топь да возложить все свое упованте и мибніе на Имя Господа. Тогла онЪ мзду ученія вбрно и безопасно получить, втатніе тайности сь помощію благодати Вожія, и по понятности своего разумБнія, которую онь да принаравливаеть в склоняеть, безь всякаго опущенія, но да ископаеть окончаніе основанія зданія, которое основаніе зданія вертограда всякой премудрости и въдънія одъваеть и украшаеть Мастера ученія, прекрасные, драгоцыные, нежели всякое сребро и злато, бисеры и дорогія намни на земли. Кщо же, лънивъ вь сей книжицъ ученія, тоть не можеть прішти кь такому

кому одбянію и украшенію чести, и кБ драгоцённому небесному сокровищу, сокровеннаго вбатнія вЪ семЪ саду вшекающей Премудрости, хотя много щахь, кон попускають себъ думань и клястися о томъ, что они сами живутъ посреди сада, и садъ въ нихъ. Но я сказываю столь праведно какь Вогь есть, что оны во всю свою жизнь не были вЪ вершоградѣ шайны, и во всю свфю жизнь не знаан его, и не будушь во всю свою жизнь вѣдащь и видѣть Его. Того ради сЪ ними равно бываеть, какь сь осломь, кошорый привезь слъпаго кь ужину, и не знаеть куда родь свой протягнуть и ударяется, и такъ они часто говорятъ и спорять о такихь вещахь, о которыхь ни знанія ни смысла не имѣюшЪ, а однако принадлежить имъ знать, ежели хотять удовлениворить своему имени каковыми хошять почитаемы и называемы быть Хотя по весма ученые часто 0 иткоторыхь вещахь разсуждають равно, какЪ слѣпый о краскахЪ говоришЪ. Toro для учитеся вы сей книжиць, чему здъсь учиться должно, о садъ тайны, которая тайна 'есть выше всякой тайны вбдбній сокровенной во всёхь вещахь нашуры и креатуры, сего ради воспріимище дары 6q-:

Вожія во Имя Господа Інсуса Хрісша, Аминь.

189 \_\_\_\_\_

Богь не имбаь никакого начала, и не должень имъть конца, и такъ натурально должно исполъдовать и въровать. что БогЪ викакого начала ве имблЪ. **И6**0 ежели бы имъль Еогь начало, то долженствовало бы оное начало быть существенность и существо, которое существо всегда еще долженствовало имъть начало (") а сіе начало долженствовало также имѣть начало, и шакъ далъе, пока сыскалася бы на послъдокъ вещь или существо , котораго бы начальности не можно было сыскашь. Понеже сколь долго можно сыскать начало какой вещи, столь долго она не безь начала. И для шого неотмънно должно быть такое существо, которому начала не можчо сыскать, и должно оное посабднее, какое сыскано, безЪ начала существо и существенность, быть всегда первымћ, отъ конораго всѣ вещи произошли. , Того ради нашурально должно вБровать, что Богь никогда никакого не имбль начала, понеже никакое начало безь Бога

(\*) Deus nec principium nec finem habet. Вогъ ни началя ни конца не имъешь,

**I 90** 

Вога не находится, и такъ натурально должно познавать и въровать чщо ОнЪ и никакого конца имъть не можеть.  $(\cdot)$ Ибо отъ какого существа или существенности ийвень вещь начало оть того существа можеть она паки разрушена быть. И для того ежели Вогь ни оть какого существа ни оть существенности не имбаь изчала, по не можеть Онь ни опь какого существа ни опъ существенности имъть конца. И такъ Вогь быль въченъ безь начала, понеже въ Богь не находищся начало; попому должень Онь и вычно пребывать, в такъ по всему быль Вогь безь начала, и должень шакже въчно быщь безЪ конца, и мощь Его надЪ всъми, на всёхь концахь, и во всёхь вещахь, и Богь. копорый еспь вБчное существо, вь копоромь были фуны всёхь Его шварей, Его вбабиля. Сыя, и вь води Его Вожественнаго Свяшаго Духа, было тбло, три лица единЪ БогЪ, царствовали вЪ огни. Святаго Ауха, коего видь и форма было cinte orня вЪ Его Божествъ, для того можетъ Богь скрышно бышь, вдв Онь хочешь, ж куда

(\*) ⊙ имбешь свое начало ошь ♀ Философскаго, слбловашельно должно оно ошь него же разрушено сышь. Гонерь.

------ 191 -----

нуда Онь хочеть, и что Онь хочеть, то и можеть Онь кому либо также открыть. Того ради скрытность Его, и откровенность въ Немъ есть огнь, ноо Оль попустиль, столь долго скрывать Себя, не открывая Себя, даже до Вожественной Своей воли который скрытный огнь быль изсідніе и паки всіявающее станіе, которое существо сіянія челов'вческаго испов'вданія. въ его смыслъ чувственности его, негораздо понятно, въ какой форма, вида и сіянін быль Богь во Своемь Божественномь существь. Ангеламь же и духовнымь су-. щественностямь было то голубое существо и сіяніе, какъ духи, что совершенно давали познавать, и натурально должно вбровать. Понеже праведная голубая краска содержить вы себы много свытлаго со миоѓими скрышными не распознаваемыми красками исо столь весело и CIDOAN' пріятно смотрѣпь на прямую изрядную гоаубую краску, и блескь сіянія вь изсіянія. и паки всіяваніи скрытныхь красокь причиняеть боль плотанымь очамь, прерываевъ челов вческому зрънію стяніе его, Daди блеска сокровеннаго огненнаго свъта котораго не можно познавать въ пемныхъ. сокровенныхь существенностяхь. Сего ра-An chashibaemb Ayxb; naomente ove ne suдбан .

дбли того, понеже вь голубыхь краскахь можно познавать мракь и свъть невъдомыя и неизвъстныя никакой созданной твари, но только Вогу, и шакъ было то тма ни свъть, прежде нежели со-HH твориль Вогь Всемогущій небо и землю, и потому Богь есть пбло, и духь, ибо ОнЪ быль видимь, подобно огню вь мрачномь пламени, понеже огнь почитается за полутбло, и за духЪ, ибо что видимо, то еспь твлесно, и чего не можно осязать. по есть духовно, для щого сказывается, Вогь есть отнь и духь, и Духь Божійносился вЪ СвоемЪ въчномЪ существъ, которое существо было свъть и ясность всего свѣта, который быль тогда духовное тёло, воздушное существо, какъ ВарухЪ сказываеть, сей есть Вогь нашь, н никто другій не должень безь сего ни почитаемь, ни нарицаемь быть, о чемь Павель сказываеть : изь Него, вь Немь, н чрезь Него суть всъ веди, Ему да будеть хвала и честь всегда и пр.

И прежде, нежели сопворна Вогъ Всемогущій всб вещи, вбдаль Онь, сколько Ангеловь и сколько челов тковь быть долженствовало, и сколько Ангеловь пасть долженствовало, и сколько-челов тковь должны соблюдены быть, и сколько погиб-

нушь

нуть долженствовали, въдаль также, чщо каждый человбкв будеть двлать, и вс помышленія сердца, говорить и дбяствовашь, и какою смершію чаждый долженствоваль умереть, и гораздо также въдаль, сколь разное число всякихь звърей **долженсшвовало** быть, и число всбхъ Своихъ сопворенныхъ пварей. Ибо всъ вещи Богь ввчно ведаль и видель во своемы Вожествь, и что Онь мощень быль, дать и сотворить всё вещи Вёчностію Своего Вожества, чему и натурально можно вБровашь,; ежели всякій искусный художникъ хочеть начать, производищь дъло, то должень онь по дело, копорое хочеть дблать, первъс въ своей мысли вообразить, какь должно оно быть вь видь. формы, пространствы, величины, высоты **и глубинъ** (\*) и какія существенносни хочеть онь дълать, изь дерева и камня. или изь другихь матерій, почему можеть онь также примѣтить, сколь долго оно пробыть можеть, попомь на какомь мьсть стоять должно, на сухомь или влажномь M

(•) Nihil in effectu, quod non prius fuerit in conceptu. Ничего не бываеть вы производствъ въ дъйство, что не был. во прежде въ намърения.

Digitized by Google

помь, посль того береть онь и существенносши, потомЪ можетЪ онЪ и вЪ себв разсудить, чего дело стоить будеть. Такъ можно натурально въровать, что ВогЪ Всемогущій ВБчная Премудросшь, Творець встхь вещей, который есть Премудрость всякой премудрости, и Учитель всбхь учителей, оть котораго мірь имбеть свою премудрость и учительство и наждое, сколько Божественной Воли Его угодно. Не долженствовала ли же сія ВБчная Премудрость и Учищель предвёдать и предвидъть въ въчномъ Божествъ и Премудрости, всъ вещи, которыя хотълъ Онь сопворить, какь должны они бышь, и какь будуть. Чтобь начала, средины и монца не предвидбаь и не вбдаль Онь во Своемъ Вожественномъ Существъ и Премудрости, то было въ Натуръ не возмо-KHO.

Ибо ежели Вогь есть начало и причина всёхь вещей, то и должно нашурально вёровашь, что Онь всё вещи предвёдаль и предвидёль, какь то долженствовало учиниться и бышь, по Вёчному Его Всемогущему Божеству надь всёми вещьми, потому иссомнительно есть истинный Вогь, оть котораго всякое существо подучаеть свое начало, происхождение и

жнань .

жизнь, чрезь того, который всв вещи сотвориль. (\*) Чрезь въчное Его Слово, какъ то многіе учители пишуть и учаль нась, Божественная Премудрость описана чшо вЪ Библін, которая есть Слово Вѣчнаго Отца, чрезь которое Слово, Вѣчное Слово просвбщаеть всё существующія вещи, опь Вога сотворенныя, какЪ Ангелы, небеса, звВзды и 4. спихіи и всѣ другія пвари. чувствительныя и нечувствительныя, я всв человѣки приходящія вЪ сей мірь, что эсе учинено и пришло чрезь ВБчное Слово, которое Слово, какъ Іеронимъ сказываетъ благоученый Платонъ не зналь, ноо Слово совсъмЪ неизвъстно было благоглаголивымЪ, попому и демосеенЪ пишетЪ, такЪ же и Павель къ Римляномъ: всв они познали Вога, одняко не почишали Его равно Вору. Ибо они исчезли въ своихъ вымыслахЪ. Того ради сказываеть Соломонь, книга жизни есть Завбшь Всевышияго и вБабніе истины, заключаеть и вибщаеть всѣ сіи вещи, которая книга есль Библіа, и въ книгъ Съ. Писанія есшь книга жизни безсмершной и безконечной: какь језекінль

M 2

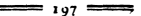
ска-

(\*) Sapientia genita est Verbum Verbi ingeniti. Премудроств рожденная есть Слово Слова нерожденнаго.

ŧ.

сказываеть вь лиць Вожін; Я даль ему правду мою, которую должень человъкъ творить да живеть во Мић, и прославаяющіе Мя имѣють жизнь вѣчную. Сего ради ни въ какой книгъ или въдбији человбческомЪ спасеніе и блаженство не состоить, кромъ въ въдъни Вога его, которое вбабніе находится только вЪ книгв Св. Писанія, которое есть Виблія, она возэбщаеть Творца и Спасителя встхь тварей. Сію книгу праведно изслёдывайте то сыщете и уразумъете, что написяль ІоаннЪ вЪ своемЪ-Евангелін, вЪ кошсромЪ, Іоаннъ откровенно изъяснияъ Вога и всъ Его созданныя швари и всѣ вещи; прагду, которую даль Богь человъку, чтобъ вь ней жиль, и д'Бйсшвоваль, какь що написано. ВЪ началѣ было Слово, и Слово было у Вога, и Богь быль Слово, Оно было вь началь у Бога, ясь вещи чрезь Него сопворены, и безь Него ничто не сотворено, что сотворено; ър Немь была жизнь, и жизнь быль свъть человъковь, и свъть свътится во тить, полной благодати и иснины, Аминь и пр.

ПEP-



## ΠΕΡΒΟΕ **Д**ѢЙСТВІЕ БОЖІЕ.

Вр сихр первыхр словахр содержится цв. лая Натура вы небесахы и вы земли. жопорая Напура вЪ началѣ [содержалася] чрезЪ Вѣчное Слово, которое Слово СамЪ Вогь есть, и въ началъ была жизнь, и свѣть, (") который тамь быль, свѣтится во шиб, и оное Слово вбчнаго жизни-свбша **назв**ано отb небесныхЪ МудрыхЪ Anima [луша] чрезь которое Слово каждый смысленный можеть научиться, въдать, и основашельно получить, все то въ небъ и земла есть, которыя всё пришли оть вбчнаго Слова Божія, вЪ которомЪ СдовЪ трачной пылинки съ влажнымъ туманомъ скрыть быль истинный свъть, жизнь, Ауша, и вст вещи просвъщены, и живуть оть въчнаго свъта, который свъть есть средняя натура души, по есть, СамЪ Borb, шестая сущность, Esentz. (\*\*) Ибо вЪ первомЪ словѣ, которое Вогъ сказалъ, сотвориль Онь свъть жизни. Какь когда M 3 CK2-

(.) Первая жизнь и свъть есть Самь Вогь. (\*\*) Вторый свъть и жизнь сотворень чрезь слово Fiat, да будеть и пр.

198 =====

сказаль, Fiat lux, да будеть свъть. Онос, копорое было свъть есть свъть жизии (\*), который содержить всь вещи. Ибо въ которой вещи нѣть свѣта жизни, та испабваеть и уничтожается: и того ради есть свёть жизни во всёхь вещахь, ( \*) которыя Вогь Всемогущій сопвериль и создаль, и сколь скоро существенность расходишся и уничтожается, то идеть оная жизнь паки кЪ жизни и св5ту, откуду она прежде ощаблилася, (+\*+) посредствомЪ абйствительности и смбшенія 3. стихій, въ которыхъ 3. четвершая стихія огня скрыша, вЪ коемЪ огнѣ есть свѣтЪ жизни, которая жизнь есть существо, и существенность встхв сотворенныхв вещей вЪ землѣ, понеже безъ того вЪ небѣ н существа ничего не можеть быть для того чрезъ существо Въчнаго Существа суть всв вещи вь существь. А дабы крат-

(\*) Sap. 1. Spiritus Domini replevit orbem terrarum, & hoc quod continet omnem fcientiam vocis habet. Духь Господень наполниль кругь земный, и сie что содержить, имъеть все въдъние гласа.

(\*\*) Духъ наполняеть кругь земный. Прем: I. (\*\*\*) Вторый свъть идеть паки къ тому свъщу, откуду онъ отдълился.

### 199 ====

крашко ошкрыль, и даль познать, чщо есть вещь, которая есть во встхв всщахь, и безь которой вещи ничто не можеть быть, ни сделаться, расти, на жить, и оная вещь есть Божественная сила, и БогЪ сопворилЪ ся ощЪ Себя СловомЪ СвоимЪ, какЪ пю вы часткію слышаан о семЪ. Ибо какой комплексін нан сложенія есть натура какой вещи, такой натуры она рождена (\*). И такъ Вогъ Всемогущій сотворнаь и даль всь вещи. Вогь есть сокровенный огнь, для того И сопвориль и сокровенный огнь вь первой матерія (\*\*), и Богь Господь сотвориль Ангеловь, изь пятой сущности [quinta effentia] духовной спихи огня, первой матерія, что сверхЪ понятія человБческаго смысла есть, изъ чего есть разность ΜΔ под-

(\*) NB. О первомЪ созданномЪ свѣтѣ умалчивается, откуду отдѣлился сей свѣтѣ fiat lux, который нынѣ идеть паки кь тому, оть коего онь отдѣлился.
(\*\*) Тѣлесной стихіи нѣть и не было, также и стихіи, но изъ духовной части отпадшихъ отдѣленная, учинилася тѣлеснымъ и стихійнымъ, потому ́Өеофрупоминаеть здѣсь о духовныхъ стихіяхъ, что тѣлесныя оными причинены.

подложениаго, suppositi, cie есть отлучежіе, что вещь вещи не равна, и для тото Ангелы суть огнь. Понеже они суть изь оной цятой сущности духовныхь стихійныхь огней, потому суть они гораздо яснайтія и болье сіяющія духовныя шала, что трудно человѣку познать, ибо по великой субщильности своей могуть они сквозь всв вещи проходить, безь поврежденія и разрушенія ихЪ, какЪ молнія, равно какъ и душа человъческая, которую сопворнаь Еогь изь оной же существенности. потому душа человъческая есть также 1 огнь оть огня, изь коего Ангелы созданы. и одариль Вогь человъческую душу еще выте Щестою Сущностію, что Самь Онь есть и союзь и жизнь, которая есть во встхь вещахь, безконечна какь Вогь, и она называется: Anima [душа]. Она жевь одной вещи яснае и чище, нежели въ другой, потему Богь Всемогущій во Своей Божественной воли Своего Святаго Духа каждую вещь учреднай и сотворнай быть, особливо въ душъ есть апіта всепреяснъйшее и чистьйшее, котораго двиствія aniтас не могуть Ангелы, человъни, ни адскіе, сублильностію своею внутренно ни видъть ни понимать. Понеже Borb удержаль оное только себь, для того Онь 21023-

только и есть Вогь, Господь и властень надъ встми тварями. Того ради никто не должень помышлять, что онь сотвориаб начно, что могло бы сравниваться съ НимЪ, или равно быть, ибо ежели бы открыль Онъ то Ангеламъ, то почиталися бы они разными Ему, вь вбабній, и ихь animae и они другами Его, а не слу-ТакЪ учинияЪ и ІнсусЪ Хрігами Его. стось, Единорожденный Сынь Его, и не хотьль ни открыть ни сказать, когда вопрошали Его Іудеи во храмъ, какою мощію дблаль Онь шакія чудеса, или кшо даль Тебь власть. Онь не даль имь никакого на то отвъта, понеже они недостойны были то знать. Но ВОГЪ сказаль Своимь ученикамь послъ вечери и умовеиля ногь, говоря сь ними спюль долго в столь много, Я называю и именую вась Моими друзьями, понеже Я все то, что слышаль оть Отца Моего, открыль и сказаль вамь; и для того ежели кто отмрываеть свою maйность и знаніе другому, по онъ послъ равень ему почитается, потому, что и другій то знаеть, что онь знаеть, сего ради Богь себь только удержаль вь своемь вожественномь вели-4ecm-

M S

\_\_\_\_\_ 202 \_\_\_\_\_

чествъ, (\*) что еспь anima вь ея дъйстэнтельности, ибо то еслиь сублильное сокровенное огненное существо, котораго Ангелы и никто не могуть ни видъть ни разумъть. Но ежели въ сравнении сказащь по человъческому смыслу и понятію, то было бы оное существо, равно какь сіяніе и шеплота опъ пламени огня, поторое есть духь, и действующая сила огня, и оному духовному огню никакая вещь не пропирустонть и непропивна и невидимая знаемая теплота есть существо всѣхЪ существь, вещей, сущихь поды небомь, и всѣ вещи содержанися духомЪ воздушной теплоты огня. Ибо шепловіа есшь духь н жизнь, чрезЪ что всъ вещи осъменяются, spermatifiren; живуть и растуть, и размножающся, и эь существъ сушь и пребывають, всь чувствительныя и нечувстаншельныя разумныя и неразумныя швари. такъ можно сравниваль и апіта, ко-И торая также есть гораздо субшилья Бича невидима, непрямътна, незнаема, H по челов ческому смыслу невесма понимаема какъ она еспь, и члю она еспь, развъ огнь огня, кошорый есшь отвоздушныхь CMH-

(\*) Духь Господень Слово и свъть жизни , уствит & lux vitac.

стихій огней. И для того что онь столь непонятень, невндимь, несвъдомь, суща и всё его дбла невидимы и непостижны. Ибо никто не можеть видёть, какь Натура содбловаеть траву, вътви, плодь, звбрей, человъка; всъ вещи раступъ, и растуть средствами Натуры, о коихь л выше столько написаль, и ежели бы человбкЪ стояль и смотрблЪ всегда на траву "сдерево вѣтви, однако не могь бы онь видъть, что по растеть, а однако растеть то безпрестанно, не останавливаяся, и видять, что выросло, но не можно видъть, что то растеть. Того ради каково оно вЪ своемЪ существѣ, такЪ н производить свое дъйствие во встхъ вещахь, по комплексіи композиціи нли -смвшенію спихій, каждая вещь по своему выбору или роду, и образу, какь то Вогь сопвориль и учредиль по своей Божественной Премудрости, а средняя натура раздбляеть всё вещи своимь жаромь и влажностію, и сплочиваеть также всѣ вещи вмѣсто своимъ жаромъ и влажно. Ибо средняя натура есть корень cmtio\_ или родъ и съмя, претта, во всъхъ растущихь вещахь, и есть огнь, и 6. существо во встхъ вещахъ, и апіта имъеть свойство, что она образомъ сложенія

нія спихій каждой вещи не попускаеть превращащь одного вида въ другия. Такъ равнымЪ образомЪ, сруби дерева, и привей потомъ къ дереву и пню дерева, яблонь, грушу, вишик, виноградь, и каждое цебтеть, и растепь по своему роду, и ви-\* ду своей формы, и не смъшиваются в одну существенность, или вь одинакій плодь чужаго вида, хотя они всё раступь изв одинакаго дерева или кория, и чрезь то оно растеть, и одно обязало себь другое. еснь во всёхь ихь только одна вещь и одинЪ союзъ, которое есть средняя натура, чрезь что всъ вещи супь, и ежели бы не было существо средней натуры, то было бы равно, какъ то было, прежде нежели Вогь сотвориль вст вещи. И существо или существенность, то есшь Anima, потому чето чрезь Anima всё вещипришли въ существо, пребывають шакже вЪ существъ, и для того и Anima называется существо нан существенность **\***) '• потому что средняя натура также тамъ есть, для того оная вещь есть существенность или матеріа, потому смъщалося сложение спихий, попному и оная вещь имћеть образь, а средняя натура есть св-MA

(\*) Anima есть сущность всъхъ вещей.



тя и (регта во всъхъ вещахъ, и средная натура равно смъшнваеть спихи. какъ понимаеть ихъ своею огненною влажностію, и она есль жизнь духа, spiritus души во всёхь чувствительныхь и нечувствительныхь вещахь. (\*) Также земая есть черна вb себь, однако есть зеленость, сіе есть б. существо, или средняя натура, которая всё вещи приводить вь зеленость въ земли, и во встхь спихіяхЪ. И нѣтъ уже различія между Anima человъческою, (\*\*) и между Anima во всъхЪ вещахь въ мірь, ноо что Anima, которая есть подь небомь, обвѣшена и облечена, нан ошягощена воздешными матеріальными стихіями, оть части явно Ангеламь, по щли и порядку Бога Всемогущаго, и Аніта которая есшь въ небъ, и душа человъчеткая облечена и общагнута патою сущностію духовныхь небесныхь чистыхь ясныхb спихій (\*,\*) сверхb поняпія челоэбческаго смысла, изЪ котораго есть разность подложенныхо, Suppoliti. И Вогъ CIDA

(\*) Anima жизнъ всѣхЪ вещей или духЪ есть М. М. средней натуры. (\*\*) Anima человѣческая. (\*.\*) Spiritus ⊽ lupra firmsm. ДухЪ

Digitized by Google

⊽ надъ шверд.

206 \_\_\_\_\_

есть апіта и жизнь нашурь и жизнь духа spiritus, и для того anima ради, называется, Вогь Творцемь всьхь вещей, ибо ея ради сотвориль Вогь небо и землю и все, что вь нихь есть. Также вопрошается: имбеть ля душа и тбло? на оное онтввть: Краска солнца есть тело средней нашуры, и краска солнца есшь человѣческому зрѣнію бъла, а духу голуба, и краска во встхъ вещахъ и спихіяхъ скрыша. И такъ да будетъ довольно нынъ сказано обь Anima, для наученія изь того каждому смысленному, какь всъ вещи бывають, и какь онь можеть изь шого и чрезь то понимать, и для Сознанія разности, какъ одна вещь предъ другою есть ; чтобъ каждое по избранію его и виду также и всё писанія испыпнывать. Нынб должно примъчащь, и отъ части въдать, сколько человѣческому смыслу возможно сдѣлашь, каждому по поняшности его о порядкъ и различіи творенія Божія который смысаБ и разность показаны вь приложенныхЪ здъсь изображеніяхь, и служать основаніемь кь уразумънію обь Апіта, какь то здёсь о томЪ написано.

Смотри Рисуноко 6. и 7.

Какъ

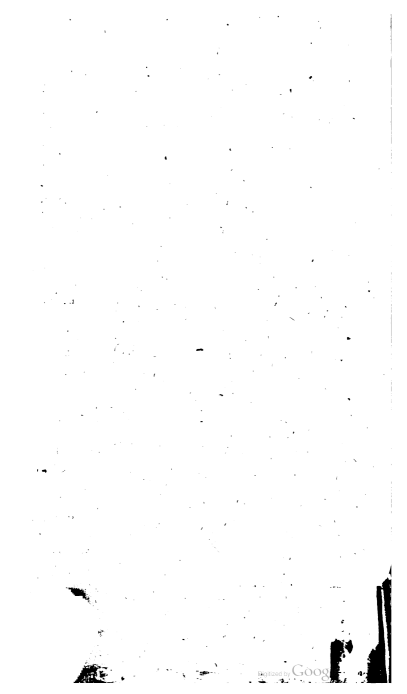


мные скопы

камни, металлы.

мо, и однако временно, преоспослъдовавшее чрезъ паденіе, греходящее заключено непре-

Google



\_\_\_\_\_ 207 \_\_\_\_\_

Какъ небесный Отець восхотьль искупить человъчество, по сказаль: возстановимь человъчество погибшее, тогда не отрицалося въчное Слово, и сказало: Я хощу Тебъ послушливь быть, даже во смерть и чрезь смерть, чтобь намь искупить мірь погибтій; тогда сказаль небесный Отець: такъ поставляю Я Тебъ двенатцать главь жесточайшихь, которыя чъмь слышаны, тъмъ болъе еще всегда слышаны быть должны.

Изыди вЪ бЕдствіе, изЬ чести и довольствія вЪ страданіе и нищету.

Изыди вЪ бѣдствіе, и будь БогЪ и человѣкЪ и за грѣшника почитаемЪ.

2.

Изыди вЪ бѣдствіе, чтобЪ Вожеское Твое Влагородство покорено было человѣческому благородству.

Изыди вЪ бѣдствіе, и не имѣй добраго дня на земли никогда.

4.

Изыди во бъдствіе, и будь оставдено отв всякой Отеческой упобань

6.

Изыди вЪ бѣдсшвіе, и будь Царь, и да не воздается однако никакая царская честь Тебѣ.

## 7.

Изыди вЪ бѣдствіе, и да превосходищъ страданіе Твое всѣхъ человѣковъ страданіе.

## 8.

Изыди вЪ бѣдсшвіе, и вѣсь мученіе, стражди за грѣшника, какЪ за праведнаго человѣка.

#### 9.

Изыди въ бъдствіе, да смертъ тьоя и мученія погибнеть на многихъ человъкахъ.

## 10.

Изыди въ обдетвие, и имъй предвёдбиие мучений Твоихь.

#### II.

Изыди въ обдетвіе, Я хощу тебъ пресвчь младыя Твои дни, когда Тебъ наиболбе умножится бользиь.

#### 12.

Изыди вЪ бБаствіе, Я кочу дать врагамЪ ТвоимЪ мечи ихЪ вЪ руки ихЬ, чтобЪ они дБлали сЪ Тоборо, что хотятъ и пр.

÷.

Kor-

Когда! учинился Вогь человёкомь, и сыль на земли, не могь Онь солве видблиь Вога Опца, вЪ ВожескомЪ Вго существъ, для того что быль смершнымь человёкомь, того ради Вогь Отець всегда чрезь Ангела имбль бесбду со Своимъ Небеснымъ Сыномъ, и говорияъ. Также грбховь ради человъческихь зври суть непослушны и непокорны челов Бку. к для шого дикіе звърн были послушны и покорны Свяшымь und den Wüntichen (\*) святости и блаточестія ихь ради. Также хопія человБки омышы, и крещеніемь ошьемлешся у нихъ наслъдственный гръхъ, однако по не пособляеть младенцамь, исо они паки грашными делающся, и приносять съ собою наслъдственный грвхь на землю. Сего ради и должно всегда кресшить ихь. Разнымь образомЪ какЪ зерно очищаешся мыщьемЪ оть своихь плевь, и ежели оно паки ввергается въ вемаю и растеть, то всегда приносишь пака свои плевы, пощому паки мытьемь очищають его.

Источникъ проискождения Въчной Премудрости въ Вышнемъ милостивою благостию Своею сотворилъ верховиъйтий пресиюлъ неба, Ангеловъ и Первенствующихъ Primaten въчнымъ Словомъ Своимъ. Когда глаголетъ Онъ fat lux: да будетъ Н съъть,

(\*) NB. Wüntschen ноправедно.

свёть, и учинился свёть, и отдёлился оть тмы, и назваль свёть днемь, и тму ночью, и все по учинено Въчнымь Его Словомь. то изь первой матерін, копорая была видомЪ, какЪ солнечныя пылинки, кошорую Вогь Всемогущій сопвориль изь ничего, изь ковхЪ пылияокЪ бывшихЪ мрачныяя, (\*) сопвориль Богь небо. Ангеловь, всь сін 3. вещи вдругь вь первомъ словъ, и первая матеріа учинилася вЪ немЪ тоть часъ также водою, которая была пуста и праздна, и мракь быль на лиць бездны и неизсль. димой стихін, которая имбла вb себь скрышно другія стихіи, и люгда носился ДухЪ Божій надь водами вь огненномь небъ которое небо называется ЕмпирейскимЪ. Етругсит, понеже есть небесный градь великой власти, на коемЪ престолъ Вожество сидить. Исо Thronus, престоя, называешся небо верховнайшей Свяшой Тройцы, иля Всевышняго престола Вожія, ко. торое небо украшено Кнгелами, и верховнъйшимъ свътомъ ясности, что Самъ Нось есть. Который свёть тогда быль прослав-

(\*) Mysterium magnum seu Prima Materia ex verbo fiat & non ex nihilo. ш. е. Таинство великое, или первое вещество, изъ слова да будещь, а не изъ ничего.

Joogle

славленіемЪ верховнѣйшаго престола неба который быль вмѣстилищемЪ Его вѣчнаго свѣдѣнія [совѣспи] пворенія Его, который свъть назваль Онь днемь, для того что его сотворенные Ангельскіе твари могли, исповбдовать вБчность Его, чрез h которую вБчность день свБта, что СамЪ ВогЪ есть, чрезђ Свое ВБчно Слово творенія Своега также въчно пребудеть. Чрезъ кошорую вБчность Ангельскія твари познали, что начало и причина, всБхЪ тварей и вещей, БогЪ Всемогущій, непреходящій, надЪ встми вещьми сущій, всв вещи творящій изЪ ничего, произвелЪ существо въчно совершенно, чрезъ кошорую совершенную вбчную жизнь и существо всѣ Ангельскія твари исповѣдовали, другія рожденія Его шворенія изь ты водь, кон подь небомь были, что въ оной первой машеріи водъ мрачностей, которыя назваль Богь ночью, быль однако скрышно сотворень свъть, который изЪ тмы пришель бы ко свѣту, когда они чувствовали, который свъть будеть свътить и поставлень надь ними. и оный свёть была человёческая тварь, (\*) И сошвориль Вогь воздухь пылинокь пер-`H. 2 вой

(\*) Angeli creati ante omnia Elementa. Ангелы была прежде всъхъ спихия.

)

вой машерія веся равный, вь скорости не во всбхЪ концахЪ, онЪ вБчно COMBOрень оть совершеннаго на сотвореннаго вога. И позналь Вогь тамъ BCB вещи. добрыя и влык, все, что Онь хотбав совидать изБ того, и изБ яснаго воздуха сотворнав Вогь Ауцифера съ дружиною его, сіяющій воздухь, ясный, который сквозь другій темный воздухь леталь, чрезькоторый ясный воздухь возсіяль свёть, копорый быль Луциферь. И такь ттма всёхь злыхь воздуховь добро сопворена, я ясна безь гръха, и такь вь началъ зло подь добромь сопворено, укрошено было (\*) Ибо заых воздухи могушь поправиться добрыми воздухами. Но по не учинилося вЪ Луциферь и его сообществь. Понеже какь Луциферь. Ангель увидбаь, чшо сокровеняый свънь [по еснь человбкь] долженствоваль свётнувся вы первой матеріи водь. и поставлень быть надь Ангельскими тварями, тогда стяжаль онь зависть и Heназисшь къ Ангельской швари, и шогда началь открываться темный вЪ ЛуциферБ воздухь, который скрышь быль вь яс-HOWD

(\*) Labente Lucifero nondum erat prima Materia. m. e. Припадении Луциферовъне была сеще первая машеріа,

213 ==

номь роздухь, и темный нечистый воздухЪ побранль ясный чистый воздухь. (\*) И такь вь началь негодоваль Луциферь Ангель, когда увидъль изображающееся на ясномъ С. Тройцы зерцалѣ пятно, тогло чудился онь о томь, какь то происходи. ло. что сія Святая Тройца кругомь описывалася, подобно круглости круга, солнца яснаго зерцала, которое имбеть всв седмь добродътелей Вожества вЪ немЪ. тогда помыслиль онь; ежели имбеть вогь всъ сін великія добродбтели въ Немь заключенныя, по имбю я Луциферь паки насупрошивъ всъ сін великія недобродъшели. то вбдаю и есмь я то, что во мнб заключено, ежели извлеку я всѣ мон недобродътели, то убъгуть всъ добродътели Слова Божія, то взыду я надь высочай-Bomin Grat, [ alias rat ] miă Pasho граду Его, ибо Онь есть добрь, Онь убьжинь оть моей злобы и пр.

когда Луциферь вь своей цёлой И свободной воли помыслиль послъднюю недобродътель, тогда паль онь съ товарищами своими сквозь всѣ небесныя избранія, то есть, благонзволенія нан свободныя воли, понеже небеса не могли долбе ydep-

H 3

Digitized by

(+) Темный воздухь, ш. е. гръхь.

удерживащь его, они тораздо знали его со всёми его поварищами, кои ивсколько его уважали, Луциферь и сообщество его не внали Вожія Крѣпости Всемогущества, предь конмъ совстмь ничего не скрышо, и не знали, что долженствовало служить Ему все, что было добро и зло, ибо прошныу Всемогущаго Божества ин годишся, ни пособляеть никакая другая кръпость. И такъ учинился первый гръхъ въ несь, Богь же сотвориль Ауцифера безь грбха, сь яснымь чистымь воздухомь, а гръхр быль темный нечистый воздухь. Понеже Ауциферь сь своимь сообществойь сыль оть стихий воздуховь, кон были нечисты, сувшенны сь ясными чиспыми спихіями воздуховь, кошорые покрывали и укропцали, и поправляли нечистыя воздухи, Ho JVциферЪ свободною волею своею извлекЪ не чистыя воздухи грѣховЪ, когда былЪ ъЪ небъ, ноо въ Луциферъ была нечистота воздуховь, и небо очищаемо было morда Луциферь съ сообществомъ своимъ оттуду изринуть. И Луциферь паль прежде, нежели АдамЪ сотворенЪ былЪ. И такь было первое дтиствіе Божіе, чрезь Его ВБиное Слово изъ пылинокъ первой матеріи, которая вскоръ преврапилася въ воду, нав ноей первой машерін водь Borb Bce-

=== 215 ===

Всемогущій сошворнаь потомъ всъ вещн, какъ небеса швердн и солнце, луну, и всъ звъзды, неба пверди, и всъ швари чувствительныя и нечувствительныя, равумныя и неразумныя, которыя веща-сошвориль Богъ Всемогущій потомъ изъ первой матеріи водъ Своимъ Всемогуществомъ, чрезъ которое Всемогущество воды послушны были, чтобъ раздълиться чрезъ Вѣчное Слово Его, которымъ Вѣчнымъ Словомъ Его первая матеріа водъ сотворена была и пр.

## BTOPOE

дѢЙствіе божіе.

Во второмъ дъйствін сказаль Воръ: да будеть твердь между водами, и раздвлилися воды, бывшія подь твердію оть тъхъ, кон были надъ твердію, и назваль Вогъ твердь небомъ. Которое небо оть всеблагородиъйтаго, чистъйшаго, субтильиъйтаго и аснъйтаго всесовертеннъйтихъ существенностей воздуховъ, оть первой матерія водъ извлечено и создано, Словомъ Бъчнаго Слова, которое созданіе неба есть пятая сущность quinta Effentia.

H A

NOO

иб плия сущность есль ясное, проэрачное, непреходящее и нестараемое твло при немь или при себь самомь ошмученное опр спихій, и по опр встхр спимій сотворено вb матерін, и формб. (\*) сіяющая ясность приходить безь всего, чню сія пашая сущность сотворена изь водь. и совершенство водь, вь которомь штат натой сущности, сложение натурь и сила 4. спихій совсёмь равно смбшены. въ въсв жару и хлада, влаги и сухости. чрезЪ шакую же равнообразность смашенія и совокупленія, не можеть никогда прінти туда ни повреждение и сопротивление. или другими вещьми повреждено быть. по той причнив, что каждая пятая сущность отделяется отв повреждения KOторое поврежденіе есть излишняя нечиспопа спихій, съ коею излишнею нечнстопою сибшена пятая сущность, потому не можеть она ни видима ни примъчаема быщь въ существенныхъ стихиныхъ вещахЪ, в ежели пярая сущность дБлаешся нар всяной синхійной существенности ная матеріи, по называенся также небомь. тогда возможно и нашурально дбйствовать

(е) ДухЪ или сущность тверди смертия, а невъчна.

- 317

вать художнику натуральнаго Философическаго искусства, кои натуральные философы также двъ сущности сдблали изъ существенныхь, стихійныхь вещей, оть конхь натура пятой сущности всетвенви ша была, нбо вЪ одной вещи она ближе, лучше, крашче, и полезибе, изв одной болбе, нежели изь другой, какь то они гораздо познали, и вбрно чрезь Напуру, которую Богь Всемогущій сотворнав, зайсь въ сей юдоли ночи. (\*) ибо супь двъ пятыя сущности, въ небъ и также въ земли, и 2. пяшыя сущносщи неба, одна пятая сущность супь звёзды, а другая Пятая сущность есть небо по себь самомь. (\*\*) Которая пятая сущность есть ень водь, а зъбзды супь пятая сущность оть тьлесныхь существенностей небесь. И такъ есшь и здісь на земли, что можно ділашь пятую сущность изь вещей водь также изь вещей земныхь натурь можно дблать пятую сущность, изь которыхь 2. матеріальныхь натурь древніе Мудрые также благодашію Божіею, и вдохновеніемЪ Святаго Духа дБлали пятую сущность.

H 5

Kor-

Digitized by Google

(\*) Авѣ Quintae Effentiae, двѣ пашыя сущности. (\*\*) Звѣзды суть ощдѣденіе изъ D.

Когда Мастерь именуемый Цилардусь вопрошаль духа, можеть ли человъкь дълать камень или пятую сущность, когда древніе Философы о томъ написали, отвътствоваль духь, чпо сотвориль Вогь нытющимь свойство, по человтку возмо-Того ради философы сию пашую жно́. сущность художественную назвали и небомЪ, ибо она имбетЪ силу иеба, (\*) понеже гдв есть такая пятая сущность изь сихь двухь нижнихь штаь, тамь не можеть заый духь пребывать, ин входить, столь же какь не могь онь вь небъ пребывать, в ради такой снаы сія пятая сущность дблается по наукъ человъческими руками, уподобляется небу и н называется. Сего ради ежели лакЪ вещь однажды такь отябляется оть нечистопы, по не можеть она потомь инкогда смбшаться сь нечнстыми, потому что суть потомь 2. сопротивныя натуры. и такь и не возможно, чтобь небо прешло, или чшобь оно паки соединилося сь тою матеріею, изБ которой оно отБ Бога Всемогущаго сотворено, (\*\*) хотя шо **Fo-**

(\*) Spiritus Malignus fugit quintam Effentiam-Элый духь бъгаеть пятой сущности. (\*\*) Твердь или небо прейдеть со своимь духомь, или погибнеть.

Digitized by Google

4

Вогу всё вещи возможны, но Онь ничего чне дёлаеть противь натуры во всёхь вещахь сь ихь свойствомь сотворенныхь, изь первой матеріи водь, которое небо есть пятая сущность изь первой матеріи водь.

# ----

## TPETIE

# **ДЪЙСТ**ВІЕ БОЖІЕ.

Вь третіемь дъйствін сказаль Вогь: да соберушся вь одно мёсто воды, подъ небомь сущія, и да явится сухость, и назваль Богь сухость землею, а собрание водь моремь. Вь семь претіемь двиствін Вожін совершенно учинилися 4. спихін существенно, каждая въ своемъ существв, различно вь себь самихь, между коями сушь 3. видимыхЪ, жакЪ земля, вода и огнь, а четвертая невидима, шо. есть воздухь, и всв 4. суть свойственны всъмъ чувствительнымъ и нечувствительнымъ, разумаымъ и неразумнымъ шварямъ. И между 3, вндимыми стихіями суть только 2, телесныя спихін, какь земля и вода, которыя можно видъть и осязать, ибо всякая вещь, которую можно пидъть в осязать, есть тело земной сущест-

= 220

щественности, а другія 2. стяхін суть духовныя спихіи, какь огнь и воздухь. которыя не можно осязать, но чувствовать только, и огнь есть болбе полудухЪ, Spiritus для шого, что можно видвть его, и для тото, и что не можно схващить его, онъ еснь духъ, и благороднъйшая и высочайшая спихія, понеже безь стихи огня вичто бы не могло ни жить ни быть. Сін 2. духовныя стихін супь мужь, а 2, тьлесныя спихін супь жена, чрезъ которыя 2. Духовныя спихін аругія 2, **тблесныя женскія с**тихіи производашь свое дайствіе, по заповади и води Всемогущаго Вога, давшаго нашурѣ свойство двиствія. И такь когда сказаль Онь: вемля веленъй зеленъющими зеліями, засъвай, и расши дерево, произноси яблоки, и да будеть съмя вь нихь самихь на земли, въ каждомъ по ихъ роду и виду. И такь нына первая матеріа водь, по поделфнію и воли учрежденія Всемогущаго Вога, раздёлилася на при-сщепени, gradus, какъ на воздухъ, земдю, и воду, а четвертая, то есть огяр, скрыта во сихЪ. 3. и каждая въ себъ самой есть трояка. какь вода имбеть вы себь воздухь в огнь. нбо ежели сы вода не имвла въ себъ воз-Ауха и огна, що не ногая бы двигать се-

бя

бя кв своей двятельности, понеже воздухЪ и огнь есшь жизнь, коими вода движится чтобЪ проходить сквозь всѣ вещи, выше себя и подъ себя, сквозь землю, ками, дерево, а шеплоша огня есть то, что согрѣваеть, и осъменяеть влажность и хладь воды. дабы могла оня производить дбистые своей влажности во всъхь чузствительныхъ и нечувствительныхь вещахь, и сжели бы кто хотьль сказать, что нъть вь водъ огня, тоть пусть спросить корабельщиковь, кой гораздо знаюшь по когда великая бываешь на морѣ буря, какъ ночью горить, и свѣтить какь сущій пламень. И понеже неможно получить изь нея огня, то есть, что вода есть не матеріальная сущесть венность, но возлушная, и полудуховная спихія равно какЪ машеріальный огнь, и понеже духовная есть, по прожимается, проходить скнозь вст вещи. И такъ и суть 3. стихіи-духа, огнь же и вода суть 2. духовны - стихіи, а воздухь есть цваый духь, Spiritus, коо mamb ничего не можно ни видёть ни осязать, попому по вводишь духь другія во всь вещи, и изь встхв вещей. И жемля имбеть вь сеов воду и огнь, ибо влажностію воды она разрѣшается, весма субтильно и жидко PA3- ...

= 222 ===

раздБляешся, шакъ чшо можно сквозь ся восходить и вст нечувствительныя вещи. которыя принимають кь себъ субтильность земли, и чрезь то двлаются твлами, каждая по своему роду и виду по смъшению и сложению спихий, какъ трава и дерево, и другія плоды, а огнь долженствуеть всъхь ихь согръвать, для того чтобь всъ вещи могли расти, и они должны и влажность имвть, ибо всь всщи долженствующія раждать и приносить плодь, должны быть теплы и влажны, понеже первая матеріа была влажность водь, которая была начало и корень встхь созданныхь вещей, кошорая вода имћетъ въ себъ 4. спихіи неразличенно вЪ первомЪ шворении Вожін. И воздухъ имбеть въ себъ воду и огнь, потому онь есшь жизнь встхь вещей, понеже безь воздуха ничто не можеть бышь, ни жить, ни расши, ибо воздухЪ есть жизнь во всёхь вещахь, и можно воздухь каждой вещи давать и отымать. сжели она наи весма много, или весма мало его имбеть, какь влажность давать чрезЪ его влажность, и влажность отымать чрезь его огненность, и огненность опымань чрезь его влажность, и такь воздухь есть жизнь встхь вещей и такая сши-

сшихтя, которая составляеть съмя, fpermatifiret, so schub semaxb, cb nomomin или посредствомъ своей теплощы и влажности, ибо что долженствуеть раждать. по должно быть тепло и влажно, понеже стихія воздуха есть субпильный духь, какь и Философы сказывають, чно сей Spiritus, со своимъ духовнымъ AVXD, огнемь еспь съмя, Sperma, во всъхь вещахь, и спихія воздуха дзеть жизнь, и паки спымаеть ся, и сей духь есть при всбхь стихіяхь. И такь земля ничего не дълаеть безь воды пи вода безь воздуха, ни воздухь безь огня, и 3. спихіи, какъ вода, земля, воздухЪ, почитаютъ 4. стихію, то есть огнь, который вЪ 3. скрышЪ, ибо огнь есть натура, а натура дблаеть всъ вещи, и умерщваяеть также всь вещи равно какЪ БогЪ, который мертвитЪ и животворить, такъ дълаеть и натура, нбо гдб огнь натуры присутствуеть, то живишся и расшеть и раждаеть себя вь чувствительных и нечувствительных вещахь, совстмь совершенно, и ежели огнь натуры исходить паки изь вещей, то умирають они и дълаются паки землею, и мершвымь тбломь, и тбло земли есть средство, въ коемъ три живыхъ и духовныхь спихій водворяются, и произодять

= 224 =

дять дбятельности свои. И ежели отнь натуры отлучается, по отлучается и воздухь я вода влажности, и тогда умирають вещи, оть коихь 3. опдбляются, и которая изь то очинаеть эшдришиси по очно другому споль послушно, и споль связаны въ одно, чшо всв они ошлучаются, и другьсь другомь идуть, ноо ни одно изь нихь не можеть безь другаго быть, для совершенства, понеже все, что есть или должно быть совершенно, то долженствуеть числомь з. произведено и исподнено быть. Нъкій философь спрашиваль, земля должна ли быть огненна или воздушна, чтобь приносила плоды : 82 оное нѣкто отвѣтствоваль: она должна быть огненна и воздушна вмѣстѣ, такь. н Вогь Всемогущій каждую вещь подь небомь сопвориль и раздёлиль на четыре сопрошивныя вещи, которая четвертая есть огнь кошорый вь своей собственной натуръ противень всъмь вещамь, а сопротивление происходить оттуду, ежели з. духовныя стикін вЪ одной вещи дблаются одна болве или менбе, нежели того требуеть свойство пой вещи, по бываеть распря стихій; которая изь нихь больше, та хочеть царствовать, и утбснять другія; которое умноженіе или умаaent**e** 

= 225

леніе стихій дълается субтильнымъ дъйствіемь воздуха, который причиняеть нан опымаеть влажность или горячесть другимь стихіямь, ибо воздухь есть духь жизни всёхь вещей, который духь имееть вь себъ вляжность и горачесть огня для шого даеть и принимаеть жизнь во всёхь вещахь подь небомь, всёмь чувствительнымЪ и нечувствительнымЪ ве-. щамь, понеже неправедность свойства каждой вещи не можеть натуга огня сносить: коо огнь еслиь господинь и судія между сшихіями, понеже безь напуры огня не могуть они исподнять своей воли , абйствительности. И для того прежде нежели исподнить натура огня волю неправедных стихій во свойствахь вещей, до разлученія нашуры огня съ вещію, н ежели она разлучается, по должны друrie разлучиться съ нею, и шакв умираеть потомъ вещь, и делается нертвымъ тъломь земли. Того ради Вогь Всемогущій опь начала опдблиль опь нанвышшей даже до наинизшей спепени, милосердіемь своимь и правосудіемь, и сотвориль Нашуру, которая есть существенность, вещь, существо, трояко, едино, внутренно, ж внёшко, равно какь Всемогущий Вогь вь существъ Своемъ прояченъ, шакъ и для #64-

== 226 ====

въчной чести и славы Своей и сіе сущеспво сопрориль Онь, чтобь оно на з. степени раздълялося, и з. числомъ содержалося. Ибо каждое разрушение и раждание должно производиться з. числомЪ. и раздбляется на три степени, къ хвалъ Его и чести, какь Богь Тройчень и Единь вЪ СвоемЪ Величествъ Въчень вь Себъ. И какъ древніе Мудрые просвъщены были благодатію Бога Духа Святаго, что они такъ познали Натуру, и начало всъхъ сопворенныхb вещей произошло изb кория единаго, и познали также, какъ Всемотущій Богь сопвориль Натуру, и какь одна натура связана была сЪ, другою, и какь одна натура учинилася изъ другой, и съ великою стройностію одна натура превращается вь другую, одна И натура содержить себя вь другой. Равнымь образомъ какъ число 1. 2. 3. 4. кон составляють десять, ежели слагается число изь 10. 20. 30. 40. то изь того 100. происходить, и оть 100. 200, 300. 400. чрезь что 1000 происходять и составля-И ежели число неиное что есть, IOMCS. какъ сложение для открытия одного другимь, то единица [unitas non est numerus.] не есть число, ежели же оное одно равдбляется, то бываеть числе одного

d by **GOO** 

==== 327 ====

числомь другаго, и ежели оное еще однажды раздблить, вырастаеть изь того третья часть, что и называется 3. H ежели потомъ сіе сще однажды раздвляется, то бываеть изъ того и происходить 4. часть и бываеть четвероякое чиело исполненно 1. 2. 3. 4. И шакъ одно изъ другаго выдбляется, изЪ одного и изЪ 10. и изь 100, и изь 1000. И шакь Вогь Всемогущій изь первой матеріи носящагося воздуха, которая первая матерія была началомь, отдълиль верховнъйшій престоль неба и Ангеловь, а потомь изь первой матеріи водь 4. спихін, а послё всё пвари чрезь 4. спихи, чрезь что древніе Мудрые познали, что п\$лое составление великаго, средняго и малаго міра, было одно составление, и повсему субщильное изь грубаго, и субпильное вь грубомь связано было, и сіе примфтное размышленіе и высокое прилъжание, употребленное древными Мудрыми, милостиво освбщены благодатію Духа Святаго, чрезь чшо они получили и нашли дивную Натуру между всёми неисчетными благодёлніями, которыя Вогь Всемогущій сотворяль вы пользу намъ бъднымъ человъкамь, и чрезъ то волю Вожію, и также и Натуры такЪ познали, что начало встхъ вещей прои-

0 9

Digitized by Google

BOUTA

= 228 ====

вошло оть одного существа, изъ коего всъ верхнія и инжнія вещи имъють свое происхождение и существо, что все вЪ началь было одною вещію, (\*) кошорая была первая машерія пылинин воздуха, копорая первая машерія превращилася во воду, которая первая машерія водь потомь волею Вожіею кь хваль и чесши Его разаблияася на три степени, на воздухЪ, на воду и землю. И каждое раздблидося. въ своемъ родъ и сложении, отъ наименшей степени до наибольшей, и сін 3, низшія отділенія или степени 3. родові, какъ воздухъ, вода и земля, и всъхъ натуральныхъ вещей съ обсиоятельствами нхЪ и съ свойсшеенными ихъ родами, какъ они опдбаяются, каждое по своему выбору н образу, по чему всё вещи сушь и называются по качествань вли смъшению ради 4. сшихій: (\*\*) какь родь всёхь звёрей, и родь всёхь растущихь вещей, н родЪ встхъ рудь, и каждое расшеть и раждается по своему роду и образу смѣшенія и качествь 4. спихій, какь то MЫ подобное видимъ : понеже Богь асъмъ СвонмЪ

(\*) Omnia erant unum in prima Materia-Все было одно въ первой машерін. (\*\*) 4. Стихін не смѣшивающся. \_\_\_\_\_ 229 \_\_\_\_\_

имъ созданнымъ тварямъ и натурамъ повелбар и каждой даль свободу, расши и размаожаться, что и двлается единственно скрытностію четвертой спихін, которая вв сихъ двухъ спихтяхъ скрышно и невидимо оть Вога сотворена. И никакая вещь вь мірь не можеть быть безь скрытности чепвертой спихіи, которая есть огнь огня. и такъ 3. стихии раздълилися, и каждая удержала при себъ 4. сщихію сь скрышностію ея (\*) которая есть средство я союзь, коимь 4. стихи вмёсто связывающся, по смбшению каждой сложения своего, кЪ чему пощомЪ каждая вещь примБняется, и образуещся по своему роду и образу, по смѣщенію спихій воздушно иля матеріально, по чему каждую вещь можно познашь, какого сложенія нашурь она есть н пр.

# Первая Степень.

И такъ во первыхъ отдълилъ Вогъ Воду, которая была первая степень, отдълнатаяся въ пути Натуры, оть наинизтей степени до наибольтей, къ роду всъхъ растущихъ вещей, какъ зельевъ, деревъ и хлъба, и всъхъ другихъ плодовъ и О 3 тра-

(\*) Anima mundi, душа міра, средсшво ж союзь.

Digitized by Google

s.

230 \_\_\_\_\_

травы, что все сотворено СловомЪ, когда Богь сказаль: да прорастить земля зеленбющія зелія, составляющія съмена и дерево, приногящее яблоки, каждое по своей зелености и образу, и всь сіи вещи супь натуры воды, хладны и влажны, то есть все то, что растеть изв зенли, каждое по повелѣнію и воли Божественнаго Милосердія и Правосудія, и оныя вещи, и роды встхъ растущихъ вещей, растуть и раждають сь разрушениемь самаго своего сложенія натуры, по есть для того что Богь Всемогущій такь учредиль, когда сказаль: да будеть съмя вь саномь зелін, и для того должно BCCгда, которое спихію воды учинило тБломЪ сЪ субпильностію земли у и приняло на себя сложение своей машери земли, которая родила его, и потому должно паки ввергнуть его вЪ землю влажности. тамЪ очищаются они оть своего ссъдшагося шакь называемаго спихійнаго масла ; твло съмень паки ввергается, и теплотою и влажностію земли чрева матерня паки разръшаются ссъдшіяся стихіи, или паки распускаются, сила ихь бываеть чистоты ради ихЪ шѣмЪ болѣе, и потому самому принимають къ себъ потомъ болте своего равнаго, изъ чрева матери земли, и такъ pa3-

1.54 ....

Google

размножается зерно на 100. зернЪ, и подобно сему всѣ другія вещи земныхЪ растѣній, или плодовЪ, и такЪ разрушаеть оно само свое сложеніе натуры для разнообразности сего воднаго сложенія хладнаго и влажнаго, которое сЪ объихЪ сторонЪ придержится воздуха и земли, каждое по своему роду и образу, что также верхнимЪ правленіемЪ вЪ кругѣ обтеченія тверди растеть и размножаещся.

# Вторая Степень.

Во вшорыхъ опдблилъ себя Воздухъ вЪ пупи Напуры, опъ наименшей степени до нанбольшей, къ роду всъхъ звърей, и ко всему тому, что эвБриной натуры есть, кои всѣ супь натуры воздуха, теплы и влажны, какЪ, птицы и четвероногія:звћри, и гады, и рыбы вb водв. и всь чувствительныя, живыя вещи, также и челов Бки, каждое по своему роду и внду образа своего, каждое по волн и повелвнію Божескаго милосердія и правосудія, какЪ то все сотворено было, когда сказаль Борь: да произнесуть воды полвающія вещи и живую душу ихь, и пшицы на земли подь твердію неба, и произнесла земля живыя души, каждую по ся роду и виду, скошь, и ползающія звёрн,

9.4

х звърн земли, цаждый по его роду и зиду. И оныя роды встхЪ звтрей растуть, я размяожающся безь всякаго разрушения самаго своего сложенія нашуры, и ше радя благородной субтильной существенности натуры воздуха, теплаго и влажнаго, которыя воздушныя спихіи звбрей не приняли или не принимають грубости шьдесной земли, потому Вогь Всемогущий такъ освободилъ сіе сложеніе Натуры, и въ двухъ какъ въ тепломъ и влажномЪ, есть натура жизни, коими двумя качествами всв вещи живуть, и супь одно существо, и раступь всь вещи, Понеже безь сихь двухь изть никакой дайствительности, ни въ чувствительныхъ, ни въ нечувствительныхь вещахь, и ежели изь какой вещи лли существа ощабляется теплоща и влажность, по умираеть и погибасть оная вещь, для теплой и влажной нашуры, кошорую Богь шакь учредиль н сотворнав, ВБчнымЪ СловомЪ СвоямЪ. ВЪ первой машерія, кощорая щакже не иное чщо быда, какь теплый влажный воздухь, макъ дыханіе человаческое, пошому мотуть всъ живые звърн расти своею собственною силою, данною имь omb Bora. н размножаться безь всякаго разрушения Самаго своего сдоженія и качествь натуры

H

Joogle

и сіе ділается только для благородства духовной силы натуры, которая есть тепла н влажна, которая и верховнійшее правленіе ві кругі тверди обтекаеті, растеті и размножается, каждое по своему роду и виду своего образа, по сложенію стихій и качестві натуры дійствительности, оті воды ли, или оті воздуха, или оті земли, что каждое можеті человікь познавать одно преді другимі, ибо матура познаваєть и відаеті.

## Третья Степень.

Третья степень, которая есть Земля, отдёлилася также вЪ пути Напуры, опъ наименшей спепени до наибольшей, кЪ руднымЪ родамЪ, то есть все то, что внутрь вь земли есть и растеть, какь мешаллы и все по, что есть земнаго рода, какъ свра, купоросъ, селитра, квасцы, соль, лазурь и проч : (\*) кон всв сушь натуры земли, хладны и сухи, Ħ каждое растеть и раждается во глубинъ внутренности земли, каждое по своему роду, и виду своего сложенія и смбщенія земляной спихін, по воли и повелбнію Вожескаго Милосердія и Правосудія, что все 0 5 так-

(\*) Мешаллы и минералы раступь изь 🗸, а не изь земли.

= 234 ==

также сопворено .ВъчнымЪ СловомЪ Ero когда Онъ сказаль: да зелентеть BEMAN : и сін роды рудь расшуть и размножаются шакже безь разрушения самаго своего сложенія нашуры. То есть для равности, крѣпости, чистошы, и равнообразности вемнаго стихійнаго сложенія натуры, которая споль равнообразно смѣшалася, связалася и сварилася, сь помощию холодной сухости, долгое время, во чревѣ матери вемли, которое вареніе дблается помощію ея отца солнца, что никаная, натуральная теплота дриствительностя солнца, по послѣднемъ вареніи въ металлахъ, послъднее варение, то есть, прежде извлеченной твердости и влажности земли, которую солнце извлекло, чно было тогла первымъ вареніемь, а послъднее вареніе, когда солнце згустило оную влажную твердость вь крѣпкую, постоянную массу, котораго послёдняго варенія не можно разрушить, понеже Всемогущій Богь такь устроиль сложение сей земной Натуры. чпо первое ся начадо растеть, и умножается составленіемЪ земнаго *сл*ожені**я** хладно и сухо. (\* Ибо она ничшо иное есть, какъ ссъдшаяся вода, или грубость C111H-

(\*) Гстга qvid. Что есть земля.

= 235 ====

стихій. И такb Богb Всемогущій сотвориль каждую матеріальную существенность земныхь вещей во чревь земли, помощію солнечной теплоты и варенія, и содъйствіемь другихь планеть, откулу всь сіи 3. рода получають свою натуру и пищу, чрезь верхнее втеченіе дъйствительности ихь, и правленіе вь кругь тверди обтеченія растеть, и размножается, и непрестанно расло до сего времени и проч.

# Четвсртое Авйствіе.

ВЪ семЪ четвертомЪ дъйствін сказаль Богь: да будуть свътила на тверди неба и да отдѣляють день и ночь и да будуть знаки, во времена, въ дни, вЪ годы. да свътяпъ на тверди, неба, и да освъщають землю. ВЪ семь 4. дъйствін сотвориль Богь небесныя тала, оть тверди пятой сущности неба, копорыя тьла сушь звъзды, знаки небесныя, и всъ другія звізды, и планешы, кошорыя всь сін звъзды супь пълесная Пятая Сущность, и твердь неба отдичается на 9. расписанныхЪ различныхЪ частей, которыя части одна надь другою заключены, какь желтокь вы лиць, вы коихь о. небесахь нли ощдёленіяхь неба, поставиль Богь Все-MOLA

\_\_\_\_\_ 236 \_\_\_\_\_

могущій знаки, въбады и планешы H великія свѣшила и великое свѣшидо между двумя великими свътилами есть солнце, долженствовавшее сохранять и править день, и наименшее свътило, между 2. великими свътилами, есть дуна, долженствовавшая сохранять и управлять ночь, и должны, они свътить на землю, лабы сохранять и управдять день и ночь, и раздблять свъть и тму между днемь и ночью. И такъ наполниль богь, и украсиль небо небесными тблами звбздь и пданеть, и 2. великими свъщилами, которые споль изрядно свётять день и ночь, кон сушь гораздо, изрядите и ясите, нежели небо, для огненности пятой сущности, которая есть мужь, а небо жена, (\*) и шого ради Вогь Всемогущій Вічною Премудростію Своею поставиль землю на средниу тверди. для того чтобъ могли верхнія тёла, въ разсуждения общечения своего, имбть свое двяствіе и втеченія вЪ землю, и во BCS H2 земли пвари чувствительныя и речувствительныя, разумныя и неразумныя, дабы OHM .

(\*) NB ИзЪ сего должно заключать, что земля щихо стоитЪ, а солнце со всъми планетами окодо земли бъгаетЪ, и сообщаютЪ ей дъйствие свое.

они чувствовали такое дъйствіе и втеченіе, и причастны были Его, и также для того, чтобь разумная тварь, которая есть человъкъ, примъчаль и познаваяъ шакое дъйствіе и впеченіе и могъ принаравливать себя къ знакамь, времени, дню и году, и такъ содержать себя, и имъть о шемь свъдъніе. И вь сихь вещахь сотивориль Borb Всемогущій всёмь нижнимь вещамЪ спца и мапь, который отець есть солнце, а машь луна, коими двумя силами и двиствительностію солица и луны, земля и вода раждають и производять свое съмя и натуру. Понеже Богь Господь во встхЪ СвоихЪ пушяхЪ показалЪ твореніе Своего Милосердія и Испины. что цвлое составление всъхЪ міровЪ, великаго ли то, средняго или малаго міра, еспь не иное, какъ одно составление, потому не возможно натурально говорить, что небо не должно имбть своего двйствія на сей нижній мірь. Сего ради отець нашь Гермесь, по вдохновению Бога Духа Свяшаго, изрядно предрекь, и сказаль исшину, о коей нъшь сомявнія, что сін нижнія вещи которыя мы человъки видимь и осязаемь, и все " чпо въ скрытности отъ Вога сотворено, сходствують сь верхними вещьми, и также взаимно верхнее жебесное существо, такь

такъ какъ Богъ сотвориль его, (\*) схолствуеть съ симь нижнимь существомь нашурально, и сін нижнія обладающся и управляющся верхними, а не нижнія управляющь верхними. Того ради каждая звбзда на небѣ имбеть свое втечение и свойстио на вемлю, оть чего и вещи на земсушь по оному созвѣздію, которое ЛИ имБепь впеченіе, какь по оть Бога учреждено. И можно почитать за вброятно что между созвъздіями образованій на шверли небесной сушь вшеченія къ вещамь на земли, кь конмь они учреждены Всемогущаго, и дають свое оботь Бога форму человъкамъ и всъмъ разованіе И другимь тварямь. Отсюду происходить. что одинь человъкъ длиненъ, другій толсть, тонокь, четвертый низокь, и третій тоть имћеть такое лице, другій другое, й сему подобное, и такъ и со всёми друтварями бываеть. Понеже Богь не гими создаль ни одной вещи для ничего или безь причины. РавнымЪ образомЪ есть звѣзда, называемая Полусь, которая господствуеть надь камнемь называемымь адаманшь, и надь магнишомь и надь желъзомь. Taxже

(\*) Qvod est inferius est sicut qvod est infra superius. === 239 ===

же луна надь водою морскою, солнце надь встмь, чию въ мірт есть. Понеже оно есть верховнъйшая планета на небъ, ибо всъ звъзды и плансты на небъ получають свою силу отъ солнца, которое есть господинь ихь, и человъческое образованте звъздь на небъ даеть свое втечение вь тбла человбковь, и образование созвбадія ввбрей на небѣ даеть свое впечение и господствуеть надь звбрьми на земли. a другіе надЪ плодами и зеліями земными. И потому столь великая тёсная любовь есть между небесными тёлами и земными тлами, всъхь существенныхь вещей, что каждая желаеть исполнять назначение 🚿 свое, какъ она отъ Бога сотворена и учреждена. Какъ Арисполель сказываеть : что прежде небо сокрушится, и прежде попустить Богь учиниться тому, нежели чтобь натура въ семъ міръ недостатокъ вь чемь имъла или спрадала. Того ради сотворнав Вогь Всемогущій звъзды, чтобь они имбли свое дбйсшвіе и свое втеченіе на сіи нижнія вещи, которыя звѣзды получають всю свою силу оть солнца, понеже и солнце еспь верховнъйшая и высочайшая планета на небь, и отець земли, и господинь встхъ звтяль, и господствуеть и надъ всъмъ, что есть на земли, и въ 2eM-

земли, и содержить вст вещи вь сущетвъ и силъ, и сохраняеть ихь, и согръзаеть, и освъщаеть цълую землю, понеже оно согръваеть горячестію своею землю. такЪ что оная теплота остается частію во внутренности земли, и когда солнце , восходнть надь землею, то находится скрышно теплота вЪ земли, и каждая теплота натурально желаеть восхожденія другой сЪ теплотою, которую земля прежде получила, и заключила вЪ себъ. н когда потомь часть воды смѣсится сѣ теплотою во глубинъ земли, то превращается она потомЪ вЪ парЪ, который парЪ натурально желасть восходить. exevr способная шеплоша кЪ тому приводищся. Ежели же солнце приходишь паки кЪ западу, то убявляется паки оная способная теплота, понеже дѣлается оный парЪ паки-густыть, и начинаеть паки опускаться, и ежели пошомЪ солнце паки восходишЪ, и шеплота ся паки приходить въ землю и ищеть своего равнаго, какь и прежде, напослёдокъ и паки бываеть оное πο шакЪ работаеть солнце паромЪ. И HE не перестаетЪ субламипрерывно, Ħ роваться и дестиллироваться, столь долго, пока вся масляность допускаеть, которая есшь теплота вь земли, H DOKS

OHA

Joogle

она совсёмЪ смѣшается сЪ водою, такЪ что то бываеть матеріа, и спериа или съмя всъхъ расшущихъ родовъ и вещей въ штат земли, и по различности смъщенія спихій дблаютися и всякія роды, н виды земныхь вещей въ земли, и на земли, и матеріа ихь есть во встав ихь одна шолько Нашура, по есшь Абйствеемь теплоты, а соляце есть варитель, кощороениолжно варнить все онсе и оно и вач ришь на одномь конца лучше, нежели на другомЪ, потому и соднце имБетБ на од. номь концъ болбе силы, нежели на друтомЪ, понеже оно вЪ одномЪ мѣстѣ сілеть горячве, нежели вь другомь. И шакь вшеченіе и двиствіе небеснаго созв'яздія есшь вкодь кь симь нижнимь вешамь земныяв, каждой по са сложению и натурь, по различному смѣшенію спихій, какЪ то отъ Вога учреждено. Ибо каждое слбдуещь за вещію и смотрищь на то что любить, и чему оно присвоено, и шакь натурально, что одно имбеть помышленіе, вЪ равномЪ образѣ какъ мужь всега имбеть помышаение, и прилвпаяется къ женъ, которую онъ любить, и равно какь голодь прилёпляется къ пище, и жажда желаеть питія, такь бызаеть всегда и со впеченіями созвѣздій и планешЪ . Π΄.

248

неть, ноо они всегда прилъпляются и имъють впечение во всъ вещи находящияся эь земли и на земли спихійной напуры, какъ то каждому отъ Бога дано, они всегда чибющь кв пому гладь и жажду, равно жакъ вы слышали въ сравнения. Тото ради всъ твари, камень ли, вода, земая, зелья, коренья, звёри, накого бы рода ни были, также и человъкъ, каждое особо , имбють свое собственное впечение опъ созвъздія къ сложенію шварей и натурь, которыя стривыемь имвють, и одно другому подражають. Однако человъкъ имъеть оть созвъздія втечение къ лобрымь и злымь вещамь, по есль посредствойь духа, копорый идухь есть ошь стихи воздуха, который возбуждаеть грахь въ человака, ибо посредствонь стихійныхЪ духовныхЪ воздуховЪ, коихЪ часть носилася сквозь ясный чистый. воздухь, изъ коего супь добрые Ангелы, и помощію сибщенія спихійных воздушных в духовь согръшнав Луциферь, копорый спихійный воздушный духь подь небомь есть, (\*) н есть духь жизни, и дуща асбхь неразумныхь звбрей и всбхь нечувспвишельныхЪ вещей, а вЪ духЪ дъйству-

(\*) Spiritus Firmamenti. Ayxb пьерди.

вуещь вшеченіе неба. И Богь Всеногущій даль человъку особливый дарь предь всъ. ми другими неразумными звбрьми и шварями, що есть собственную волю свою. которая воля есть въ душь человъческой. и воля есть одна изь 2, силь AVши, которую собственную волю долженЪ человѣкЪ устроять кЪ добрымЪ дѣламЪ н хошбніямь, шого ради должень человвкь оставлять злыя дёла и хотёнія, которыя суть машеріальнаго духа воля и показаніе, и добрыл дёла пворищь для души, кощорая есть Шестая Сущность, (\*) и сего нать въ другихъ шваряхь пощому всъ другія швари намЪ подчинены: (\*\*) Почеже ежели бы имбаб Луциферь сь своимв сообществомЪ Шестую Сущность безЪ смБшенія воздушиаго спихійнаго духа 4 чщо было тогда нечистый воздухЪ, (\*\*\*) пре не согрѣшиль бы онь, и для щого каждая шварь послѣдуеть втеченію вь нея входящему, чрезь принятіе и внушеніе дука,

1 2

<del>تې در دان ب</del>ې س

KO

Digitized by Google

(\*) Душа есть б. сущность. (\*\*) NB. Ne qvid nimis, не чтобъ иза лишно. Весма много есть дожно. (\*\*\*) Духъ Божій есть свъть и жизнь, инкого не прельщаеть ко гръху: также не быль еще духъ тверди, и пр.

= 244

فبرج

который носнть вь себь втечение. Husраб шакже забоды вшеченіе вь каждый членъ человъческаго тъла, какъ въ голову; въ шею, и во все по, что человъкъ имъеть, а 7. планешь управляющь цблымь міромь, и солнце есть верховнъйшая и сильнБишая планст, и отець, а луна есть мать, и солнце стоить вь среднив планеть, и раздбляеть свои лучи или сіявле подь себя и надь себя, вь горы и долины. и солнце есшь отнь, и сіленів во встав концахь, и согразаеть и осващаеть эсв вещия ибо день не иное что есть, каки блески и сілніе солнца, и всъ дни суть однив только день, (\*) а однако названы 7. дней по 7. планешамь, и солипе даеть планетамь всю ихь силу, и чрезь то суть планеты также Господа міра, в потому Богь Всемогущий сопворнаь мірь чрезь впочение 7. планеть, и 7. металловь, накъ свинецъ, олово, желъзо, волото, мёдь, ртуть и серебро, раждаются чрезь вареніе солнца, и чрезь вшеченіе другихь планеть. Какь Сатурну подчиимль Вогь свинець, понеже свинець pasное имбеть свойство, какь Сатуриь, и пошому свинець называешся Сашурнь a пла-

(.) Omnes dies unus dies.

планеть Юпитеру подчиниль Богь олово, понеже одово имбеть всъ свойства равныя Юпитеру, и для того олово называется ЮпитеромЪ; и планета Марсу подчинилЪ Вогь желбзо, ноо желбзо имбещь всв свойства подобныя Марсу, и пошому желбво называешся МарсомЪ. А планешЪ Солнцу которое есть всеблагородивишее между встми планешами, подчиния Вогь голощо, понеже золото цибеть всъ свойства, равно какЪ солнце, для шого золото называется солнцемь; и планеть Венерь подя чиннав Вогв мёдь, понеже мёдь интепь всъ свойства равно какъ Венера, для щого мёдь называещся венерою. И планета Меркурію подчиниль Вогь ртуть, нбо ртуть имбеть всъ свойства подобныя планеть Меркурію, и для щого ртупь, называется МеркуртемЪ. И планешѣ Дунѣ подчия анаь Borb серебро, понеже серебро нибя еть всъ свойства какь луна, и потому серебро называешся Луною, И луна есшь машь и правительница водь. Ибо ежели восходишь луна свётншь, по начинаеть море подыматься, (\*\*) и ежели луна приходить на средину неба, по начинаеть оно паки опиступань, и ежели дуна приxò.

Π 3

Digitized by Google

(\*\*) Reciproc. Maris.

кодить на западь солнца, (\*) що начинаеть оно паки опступать и ежели ауна приходить въ наимизшее meченie, mo наки освдаеть оно обратно, и такъ когда луна обновляется .. то "Блаетъ море такъ какъ прежде, и такъ дълается всъ яни, чшо море подымается и опускается, одняко не какЪ солнце восходить и заходить, для того должно примъчать, что сіе дблаешся только луною, которая имбеть потоки водь, и господствуеть надь ними, и вода и море получаеть и принимаеть втечение луны и правление ся, в покорны дунѣ, по учреждению Вога Всемотущаго, который всѣ вещи сотвориль, и учредний по Своей Божеской Премудрости, и такь дъйствуеть и втечение неба на духь человћна, ибо духЪ человћна есть сложенія жебесной натуры и пр. И чъмЪ болѣе прибаваленся дуна, пёмъ паче убавляенся жарь солнца, и ежели луна въ первыхъ и послъднихЪ ссвокупленияхЪ есть, то тъмъ шеплъе Ежели же дуна полна, или есшь coange. противуположение, то наиясибище сіяслів и ежели прибавляется [нан расолнце сшеть] луна, по сіясть прежде полуночи, эжели же ова полна, по свътить прежде

(\*) Происхождение прилива и ошлива.

Ħ

= 247 ===

и поглъ полуночи, во всю почь, а ежели она убавляется, то сіяеть послъ полуночи. И день есть отдъленіе луны, и отдъленіе солнца есть холодь и влажность луны.

#### Пятое Двистые.

ВЪ пяшомь дъйствін сказаль Вогь: да произнесель земля ползающія, и живую душу ихь, и птицы на зомли подъ твердію неба, ВЪ семЪ 5. дЪйсшвін сотворилЪ ВогЪ великія кишы , 🖢 важдую живую движущуюся душу вЪ водахь, да производишь каждая свой родь и образь, я всякія пернашыя прицы изь воздушныхь сшихій, да производить каждая свой родь н образь, и благословиль ихь Вогь и сказаль : будите плодородны и множитеся, и **na**полняйте воды моря, и да разиножаются ппицы на земли. Такь Богь Всемогущій едариль и украсиль воду живыми движу щимися рыбами, сущими вЪ водахь и одариль и украсиль воздухь и землю, живыми движущимися плицами и всякими звбрьми на земли, которыя всё сотвориль Вогь для великой и сильной любви, копорую имъль Онь къ человъку, для того чтобъ могла челов Еческая жизнь содержать себя изь сложенія и оть сложенія чепырехьспихійной півлесной натуры, понеже. од-

Π 4

но живое должно содержашь другое, для того что они оба суть опъ живаго существа, какъ отъ матеріальныхъ воздучистыхр шныхЪ стихій-, ибо каждое [эпрочемЪ разное] сложение натуры есть пища и содержание другаго такого же, и то для субщильнаго раздёленія, учиненнаго дъйствіємь Натуры, которая нав 4. спихий всв вещи пварей раздблила и свяцала, для выгоды и пищи пребыванія человъческой жизна, дабы содержашь по порядку и воли Всемогущаго Бога. Того ради по справедливости повциень человъкь, благодарить за оное Вога, и всегда быть благодарнымЪ Ему, и признавать Erg sa своего Опида, пошому справедливо также человъкЪ покаряется Вогу, поцеже все то, ищо им видемр, що имремр все шолько опь Бога, какъ по въ сей Книжнит ска- . вываещся какр и чшо, и изр чего ЖЪ вещи произощии. Тому да будеть явала, честь, и благодарение нынр и во вст времена, Аминь.

### Шестос Авнетвіс-

ВЪ семЪ шестомЪ дѣйствін сказаль ВогЪ: да произнесеть земдя живую душу ъ̀Ъ своемЪ родѣ, скотовЪ и другихЪ заѣрей, также ползающія звѣри, каждый по его роду и образу. ВЪ семЪ б. дѣйствін

co-

249 ==

сотворняв Богв звври земли, скоть и ползающія звёри, каждый по его роду я виду, и такъ одарнаъ Вогь Господь землю, и украсиль живыми звърьми, и безчувствещьми зеленбющихЪ зелій , венными деревами, плодами земнаго рода, Ħ сказаль Богь Мы жочемь создашь Ħ человъка, по Нашему образу и подобію, и онь будеть господствовать надь рыба-\_ ми моря, и надь плицами подь небомь, .и надъ звърьми земли, и надъ всъми полвающими что движутся на земав. H такъ сопворнаъ Богъ Всемогущій человъка изъ мокропът земли, жопорая земля была 8. частей или существенностей, которая глыба земли быда извлечение или субшильность 4. стихій вь земли, и оная субпильность была оть 7. существенностей. Первая существенность была оть пылники первой машеріи; вшорая ошь воды моря; 3. от камня и земли: 4. от р облаковь неба; 5 отв ватра, 6, отв солнца: 7. оть луны. (\*) И такь создаль н сотвория Вогь челов жа по Своему обраву и подобію Своего Вожественнаго образа, и напослёдокъ сдёлаль его совершеннымь Π 5 8.

(\*) Duplex spirituale, acternum & mortale. Двоякое духовное, въчное и смершное.

8. частію, то есть, Вогь вдунуль ему вЪ его лице втечение жизни, что было ДухЪ Святый, чрезЪ что совершенно сдѣлань быль человъкъ вь вачную жизнь, или вЪ въчную живую душу. И насадиль Богь Всемогущій рай, оть начала садь. услажденія, въ которомь поставиль Онь человъка, и попустиль Вогь Господь вырасти изЪ земли всякому зелію и деревамЪ, веселымь для зрънія и добрымь для яденія, и сказаль къ человъку: смотри! Я даль вамЪ всѣ сін зелія и плоды на земли, приносящія сокь, и всякое дорево, имъющее вь себь самомь съмя рода своего, чшобь они были вамь вь пишу вашу, и всъживыя звъри на земли, и всъ пшицы неба, и реб рыбы воды, пакже и всб вещи движущіяся на земли, вь коихъ есть живая душа, дабы вы имБли все ясши, и пошомъ запретиль имъ дерево жизни **no**среди рая, которое было дерево въдънія добра и зла, чтобь человъкъ воздълываль и сохраняль рай, и дозволиль Borb ясти имъ отв каждаго дерева, только о деревъ вбабнія добра и зла сказаль Онь вы не должны ясти. Ибо въ который день снъсте вы опъ него, по должны вы смерпию умереть. И привель Вогь предъ Адама всёхь живыхь звърей земян, и всёхь пшяцЪ

JOOGle

птиць неба, дабы онь ссмотрбль ихь, и даль. имв имена. Понеже какь адамь назоветь душу каждаго живаго, такъ и долженствовали они называться и даль че ловъкъ каждому скопу и ппицъ подъ небомЪ и звћрямЪ на поли имя свое. АдамЪ же не имѣль никакого помощника, кошорый бы равень ему быль, и сказаль Богь: не добро, быть человѣку одному, для того хочемъ мы сопворить ему помощника тогда попустиль Богь Господь пасть глубокому сну на человъка, и уснуль онь, и взяль Вогь одно изь ребрь его, и заключиль мъсто плотию, и создаль изь онаго ребра жену, которое взяль онь оть человь. ка, и привелЪ ея кЪ нему; шогда сказалЪ Адамь, се есть кость оть моей кости, и плоть оть моей плоти, для того будеть она называлься мужатицею, что опь мужа взяща. И того ради должень и мужь оставить отца своего и матерь, и приявпиться къ женъ своей, и должны два быть одна плоть. И благословиль ихв Вогь Господь, и сказаль : растите и множитеся, и наполняте землю, и сдълайте ея подчиненною вамЪ, и господствуйше надь рыбами вы мори, и надъ пшицами неба, и надь встми вещьми, движущимися на земли. И АдамЪ и Ева были наги oga,

оба, и не спыднанся, и они были корень и цвБтЪ добра и зла, все равно здБсь вЪ среднив, изъ центра встяв вещей сотворены они во одну вещь, мужески и женски, и адамъ первый человъкъ сотворенъ равно опъ всѣхъ 4. спихий, доброе и здое въ одну часть, элое же въ себъ самонь учинилося добрымЪ посредствомЪ великаго спраданія, которое онъ терпъливо снесь, и того ради Borb паки просвѣтиль Адама вЪ Вожественное существо со встми чадами его, могущими подражащь ему, что есть лучшее, ноо онь слышаль то вс верхнемь хорь неба, и чьмь одно выше, нежели другое, вЪ томЪ они и добры. И что есть забе его, принадлежащаго вЪ наинизшій хорь ада, глыбже и глыбже, всь, почему они и злбе супь. И равнымЪ образомь, какь Богь во Своемь Существа Тройчень, такъ сопворияъ Онъ для въчной Своей чести и славы и человъка, какъ въ mbлo, духъ н душу, Corpus, Spiritum & animam. И душа приходить оть неба, духь оть воздуха, твао оть земли. Какь во г. толо раждается оть вещей 4. спихій изь пищи и плодовь чрезь развариваніе человѣческаго натуральнаго я**ле**нія и питія, отb чего человікь живеть и имбеть пищу свою, которая пища паки на-`

1.2.

Joogle

253

напуральное избявляеть дъйствіе, н благороднайшія и субшильнайшія силы всяхь 4. натуръ 4. стахій совстмь равно смѣшиваются, вЪ одну существенность, сЪ помощію средней натуры духа, который въ человъкъ есть. (\*) Понеже духъ есть при встхъ спихіяхъ повсюду во всемъ мірѣ съ среднею натурою, чщо есть духовный огнь скрышый. Есть шакже СБМЯ, Sperma, и раждательная Натура generati-Va. и стихія воздухь, сія натура и духь Spiritus, который всъмЪ вещамЪ сего міра даеть и отымаеть жизнь, и существенность человъческой натуры и Sperma, съмя, есть теплая съменная влажность, которая опдБляется чрезь натуральное вожаелбніе и дбйствіе мужа и жены. (\*\*) Ибо вЪ нихЪ обонхЪ есть существенность мужеская и женская, которая матеріа есть раждательная, теплая и влажная, понеже все

(\*) Anima, oder mittel-natur Spiritus replevit orbem terrarum & hoc continet omnia scientiam vocis habet. Душа или средняя нашура духа наполнила мірь, в сте что содержить эсе имбеть свъдъніе глася.

(\*\*) Imaginatio Producit Sperma. Воображеніе производить свия.

все долженствующее раждать должно быть влажно и щепло и одно раждаеть другое, и сколь скоро венерино дбло учинено, то мужь паки есть для себя самаго и жена для себя самой, и ежели 2. 4. вещи вм'Бсто сходятся, по должно изБ того называшься чудо, для шого что должень чедовъкъ удивляться дъйствію стахійной натуры, потому и вообще говорится, человъкъ сошворенъ ошъ земли, и додженъ паки учиниться землею, такъ Богъ согдаль Адама изь мокропы земли. Адамь же сдблаль нась пошомь вь другой степени, что есть мокроша человБчества, сего раан мы человѣки шворимся паки отъ человъка а не опъ земли хотя первое происхождение изь 4, сшихий земли, и сложение пБлЪ человБковЪ еспь субщильность A. спихій, которая субщильность есть равна, имтеть вы себь ть 8, частей или сушественностей, какь и та, изь которой создаль Богь Адама, оть субтильности 4. стихій неба и земли. И понеже мы сотворены 4. спихіями для пого мы и паки 4. спихіями сокрушаемся и разрушаемся. Подобно жь суть всв твлесныя вещи, поль небомь находящіяся, оть 4. стихій, и должны паки чрезь нихь распущены к разрушены быть. И подобнымь образомь

какЪ

=== 255 ====

какь Borb мертвить и паки животворить. такъ дълаетъ и средняя натура, которая всъ вещи подъ небомъ творить н пакн раврушаеть. Тото ради все подъ небомъ разрушимо, только Вожественная Натура сЪ натуральностію своею должна. пребывать, которая есть вы небь и на земля. чрезь свое Божественное В'Бчное Слово, которое СамЪ ОнЪ есть, и чрезЪ которое сопвориль Онь всь вещи, небо и вемлю. и что вь нихь есть , звъзды и планеты. и 4. стихіи, и все, что на земли и вЪ земли есть, Для того сказаль Богь, всв вещи на земли прейдуть, Слово же Мое не прейдеть, но должно пребывать въчно. И далбе, какъ же матеріа или съмя. Sperma, заключено вЪ машку жены, гдъ оно ссъдается и сваривается вЪ массу, и одаряется оть Бога въ первомъ достоинствБ. Ибо должно вБдать, что Вогь одаряеть каждаго человъка троякимъ достоинствомь. Первое достоинство есть форма по Божестьенному Его образу, который образь есть твло, и есть средина, Medium, между душею и духомь, (\*) тваоиже есль оть стихій, и не есть зем'ля, но эмъсшилище, Retinaculum, стихій

Digitized by Google

(\*) 1. Corpus, TEAO.

хій и духа. 2, (\*\*) И шакъ посаъ сею Вогь Всемогущій, по Божественному Своему милосердію и любви, которыя имбеть Онъ къ человъческому роду, посылаетъ Ангела съ душею къ беременной женъ въ 20. день послё напуры человбческаго дёйспрія, и ежели она въ сіе время гибена. то отходить оть нея Ангель съ душею в приходить чрезь 10. дней, ежели же жена еще гибвна или возмущения, по паки ошходить Ангель съ душею, а чрезь 10. дней паки приходить ; пока наступить 40. день ся зачатія тбла, и ввергаеть душу въ твло, способна ли къ тому жена или изшь, Того для шакая гизвливость и злоба чреватой жены впечатлъвающся младенцу, и придержащся его во всю его жизнь, и сей человѣкъ бываоть вь жизни своей шаковь, что душь своей опасень, ноо окь провождаеть жизнь безь спраха Вожія. 3. Ayxb Spiritus 3. (\*) И душа береть съ собою духь воздуха который есть жизнь **П**ЛОШН сшихійной натуры, всбхЪ И совершенныхь и иссовершенныхь вещей, подь небомъ сущихъ опъ 4. спихій, и оный духь есшь и вь нась, для шого, чшо мы изЬ

(\*\*) 2. Anima, Ayma.

изь 4. стихій есмы, (\*) понеже духь воздуха есть жизнь, и правитель, и хранилище 4. спихій, ибо не можеть безь духа никакая вещь быть ни пребывать въ своемъ существъ. Что же душа схвамываеть духь, и ведеть его съ собою въ тъло, то дълается для того, что они оба суть отв одного существа, то есть духовны вы себь, оба машери натуры и одно супь, какъ опъ вездуха и огня. Для шого подобное съ подобнымъ сходишся, и принимаеть другь друга, одно другому покаряется, чтобъ двлать и оставлять, гав они оба хотять быть, и духь есть средство, совокупляющее душу и твло, и смертово паки разлучающее, (\*\*) понеже духь еспь повреждение, Corruptio. разрушение, и есть стихтя воздухь. человъческая же душа есть оть всеблагороднбишаго изb всбхb стихій, и есть сущесь тво воздуха, изъ чего и Ангелы сотворены; а жизнь души omb самаго Вога, (\*\*\*) для того что приходить изь небя, то н паки шуда входишь, ежели душа невесма MHOTO

(\*) Spiritus Vitae Animalis. духъ звъриной жизни; нли живошной. (\*\*) Т. е. Земный духъ, а не духъ Вожій. (.\*.) Anima ex aquis. дуща нъъ ведъ.

акного сабдуешь духу (\*) ежели же весма много савдуешь, то пребываешь она съ духомъ подъ небомъ и что поставлено от Вога подв небонв, то и въчно пребудеть подь небонь, духь оть Bora учреждень, быть подь небонь, для шого и должень онь пребывать подъ небонь, понеже духь вы человікь, то ость душа встхъ совершенныхъ и несовершенныхь вещей, подь небомь сущихь. а духь есть другь пала. Понеже тало говорить с духь, ты благородную принесь миъ сущность. Ибо я вилбло Бога въ танистов чрезъ дуту. И Богь одариль душу человъческую шремя силами или могущественностями, potentien; первая есть могущественность смысла, des Ver. fandes; вторая могущественность памяти. третья могущественность есть воля. Сія а, снаы сушь вь душь, и душа есть шакже отb сихh mpexb. Потому можеть человѣкъ познавать и понимать душею вст тайности и вст скрытныя вещи, ежеан она инако не бываеть препашствуема тбломЪ, що есшь, ежели сила жизни УКРБП-

L

(\*) Spiritut ex Deo ipfo. Духь нав савнаго Вога. Согрыз ех сегга. Твао ны земан.

укръпляется пищею и питіемь, то ослабляется смысль, и чъмь кръпче тало умножаеть себя, тёмь болье смысль убавляется, и духъ возмущается. Сего ради сказываеть мудрый ведліень: ты должень жласть свѣть пвой вь чистый спекляный сосудь, по есшь, душу пвою, чнобь пвло не весма излишно напишано было, то можеть смысаь твой понять и познать тайности и чудныя дбла Божін. Одаряепь также вогь каждаго человъка по его разумънію, и сіе не есть ни мало виною ястія и питія. Ибо ежели разумбніе человъка субщильно, по можеть онь и субшильныя вещи разумбшь, ежели же разумбніе грубо, то понимаеть онь шакь, какь можеть. Понеже Вогь даруеть каждому человъку по его свойству, его натуръ, рождению по его заслугъ смысла его. Ибо и верхнія созв'їздія двигають наше тбло, каждое по его сложению, натурв и сдойству, потому оно способно духомь. Понеже вшечение неба работаеть въ духъ человъка; и въ насъ чедовъкахъ суть шакже двоякія бользни, (\*) первая болёзнь вь собственномь человёка духё, и

259

P 2

(<sup>®</sup>) Morbi Spiritaules. Бодбани духов-ALL.

назы-

= 260 ===

называются духовными болбзиями, которыя приходящь и имбють происхождение свое оть гнъва, фантазія, ужаса, воображенія, или пщанія, или же опь злыхь чудовнщь. и сін супь всь бользни духа. Иныя болбзни сушь всё случайныя болбзни (\*) приходящія ошь излишняго ястія и питія, нан от худой пищи и пити, которую человѣкЪ употребляетЪ сЪ голоду, также ежеля онъ весма великій голодь в жажду страждеть, жарь или спужу, и прочее сему подобное, кЪ чему онЪ не привыкЪ, тогда человёку великія тяжкія болёзня оть того приключаются. Изь того извъстно и язно, что мы человбки здбсь Ha вемли сошворены вмѣстѣ и добры и 371 вь одномь, пошому мы и перемъняемся и страждемЪ. Ежели же духЪ и душа господствують вь стихии человеческого тела, то человъкъ здоровъ, ибо въ несогласін спихій еспь смершь. И духь еспь тайный врагь душь. для того **дол**жень всякъ человъкъ гораздо наблюдать Тутобъ духь не обольстиль душу вь ввчную погибель.

(\*) Morb# Elementares. Сшихійныя 60-

= 261 ====

гибель. (\*) Понеже духъ есть обольшеніе и сокрушеніе души, и есть изь стихіи воздуха, и чрезь него приходить гръхь. нбо духь возбуждаеть грбхь вь тваб, и осуждаеть душу кь въчной смерши. Для того говоришь онь къ душь, я поведу тебя кЪ вБчной смерти вЪ мрачный домЪ тмы. Сего ради не слёдуй человёче сподько духу, то есть плотской внъшней воан, а иначе вводить онь себя сь душею во адь. И смертію человъка дълаются 3. отдбленія. I. Separatio Animac, omganeніе души отв півла, 2. от авленіе духа оть тела, з. отделение духа оть души. Здвсь же и вопрошается, должень ли духь сь душею ити въ небо, или же должных оба они подъ небомъ пребывать ? на оное отвѣть: духь и душа приносять покаяніе вЪ великой власти Божін, и дуща очищается духомь, и ежели душа очищена, то восходить она въ небо, а духь осшается въ срединъ воздуха, а тъло въ низу въ земли, и шакъ каждое приходить паки ту-

дa,

Digitized by Google

(\*) Homo animalis non intelligit ea, quae funt Spiritus Dei; inimicitia est erga DE. UM. Человъкъ живоплый [или звъриный] не разумъетъ, что есть Духа Божа; вражда есть противъ Бога. 26.2

да, ошкуда оно пришло, (\*) ибо духъ не можеть сь душею вь небо пріяти, понеже небо есть няшое существо, духь спихія воздухя, для шого и грбхь чрезь него приходить. (\*\*) а никакая стихія ни трахь не можеть прінти вь небо; понеже небо [какb сказано] есть Qvinta effentia, пящая сущность стихій, потому должень духь подь небомь пребывать даже до посабдняго дня, шогда же должна душа и тбло паки, сойтися, и учинищься одною вещію, и во послёдній день, должень огнь вступнть вь небо и всв твари возмутся ошь земли, или Натура раждательная возмется оть земли и матеріальный огнь пріндеть во адь, и вь послъдній день не будеть никакого, съмени ни въ какомь шблб (\*\*\*) и во все ничщо не будеть уже плодовь приносить, понеже стихін не будуть вы своемы существы, но паче вы прославлениемь или просвътланномь и переспло-

ченномЪ

- (\*) Coelum est Essontia. Небо есть сущность.
- (\*\*) Spiritus ex Firmamento, Духь изь тверан,

(\*\*\*) Naturale corpus ceffat. Натуральное твло престаеть. \_\_\_\_\_ 263 \_\_\_\_\_

ченномь, gecoagulirten, (\*) що есть совоспросвёщенныя и однимь тёломь, учииятся, яснёе хрусталя. А земая, которую мы человёки носямь, должна прінши вь небо (\*\*) и тогда будеть имёть другую форму, нежези земая четырехь стихій, потомь пріндуть души кь тёламь и возрадуются другь сь другомь, и пребудуть другь при другё, ибо для того, чщо духь отдалень, тёло прославится, то есть просвётится (\*\*) и послё послёдняго дня будеть другое существо, вёчная жизнь, вы небё будеть день, а во адё вёчная ночь, а осужденнымь тогда бывшій вёчный день учинится ночью и пр.

Вогь Всемогущій да блавониволить даровань намь вёчный Свёть сь вёчнымь днемь, который свёть и день Сать Богь есть и пребываеть Аминь.

P' 4

NE-

- (\*) Ifacus dicit omnia futura cristallina, Исакь сказываець, чно все будень хрусшальное.
- (\*\*) Aliud corpus ex hoc refurgit, unos mbao usb cero socmaemb.
- (.\*.) Absente Spiritu Mundi. Bb oucyme cmain gyza mipa.

= 264 ====

NEum Jehova Ladonai. (\*) Bb cemb спихъ поставляются два разныя. Имена Тройцы, что вb Ифмецкомb, Греческомb и ЛашинскомЪ языкѣ шолько однимЪ словомь можно сказать, Господь; но чрезь то не постигается истина, и не изображается основательная разность межлу Ingenito нерожденнымъ и Genito рожденнымь, какь въ Еврейскомь говоришся, Іегова сказаль къ Адонан, се личная и существенная развость порядочно. ВЪ Латинскомъ написаль быя makb: Ingenitum, нерожденное сказало къ Genito, рожденному, по имвль бы я пакже личную существенную разность, (\*\*) Каждое Имя имћешЪ также свой особливый ХарактирЪ, (\*) при которомъ оно истинно различается оть другаго, • какъ Іегова имъетъ оный сь 5, внѣшними остроконечіями и 6. внутренними полями или спаціями, вЪ 5. углахЪ написаны 4. буквы сЪ гласною. [смотри рисун, 8. фнгур. 1.]

ВЪ ЛашинскомЪ есть 5. буквЪ [смотри рис. 8. фигур. 2.]

ΒЬ

) Псалом. 109.

 смотри Paracelfi Philosophia, Occulta in tolio p. 288. === 265 =====

ВЪ ЕврейскомЪ же супь полько 4. буквы, для пого Греки называютЪ сное Tetragrammaton, tetra четыре gramma буквы, потому и у тБхЪ, ком Еврейскаго языка не знаютЪ, находится написано вЪ семЪ Характирѣ Теtragrammaton такЪ съ 5. слогами. [смотри рис. 8. фигур. 3.]. Но Еврейский языкЪ превосходаствуетЪ, и должно по Еврейски написано. быть.

Аругое великое Имя Вожіе есть Адонан, а Характирь Его таковь. [смотри рис. 8. фигур. 4.] который гораздо и весма довольно разнствуеть оть перваго (\*). Ибо сколь далеко стоить Genitum рожденное отъ Ingenito нерожденнаго, образь оть существа, хотя ни одно безь другаго не можеть быть, ни есть, ни пребываеть, имбеть б. вибшнихъ остроконечій, и 7. внутреннихЪ полей, или спацій, [смотри рис, 8. фнгур. 5.] Латинщики 🖕 дабъь такЪ что наполнить сіп спацін, пишуть имя въ 6. углахЪ Латинскими буквами, г. характарЪ содержить nomen Dei ineffabile, Имя Божіе неизреченное, потому что его не можно вымолвишь, и не должно шакже всуе употреблять ни выговаривать, развѣ

P 5.

.

ШОЛЬ-

266 -----

тольно во послёдней нуждё, во великой помощи называется Schemhamphoras у Іудеевь: 2. Характирь представляеть поmen Dei effabile, изреченное Имя Вожіе, которое однако должно съ велинимЪ страхомЪ БожіимЪ произносить в употреблять. Ложные Хрістіяне нимало не уважають сихь Характеровь, понеже не знають они Вога в неизреченной Тройцв Его, потому и ни мало не уважають они и всесвятьйшаго Имени Его, неизреченной силы и дъйствія. Кпо ввдаень соединить себя сь Адонан и характиромЪ Его по Натурѣ и Благодащи, по ветхому и новому рожденію (\*) топь можеть небесно и земно дбиствовать вст вещи, что полько можеть онь помыслишь и желать, и нъщь никакой вещи невозможной Ему.

Ибо познаніе Адонаи и Характира есшь столь велико, высоко, и мощно, что ОнЪ облекаеть познавателя Своего небесною и земною силою, и властнымЪ дъйствіемЪ.

Также кію сіе имя Адонан и Характиръ прямо познаваєть, тоть познаваєть и въдаєть сін нижеслъдующія части.

I.

(\*) NB Unio hominis cum Christo, coegunenie uegostra co Xpicmonb. 267'====

- 1. Что есть Инчто, изЪ чего всБ вещи сопворены.
- 2. Для чего и когда поставляется въ святой . Тройцъ равенство знцъ cum perionali confusione, съ личнымъ сліяніемъ.
- 3. Для чего и когда престаеть вы святой Тройць confusio personalis, сліяніе дичноє, ежели поставляють неравенство диць.
- 4. Для чего СынЪ сказываетЪ ОтецЪ болій мене есть, и азЪ пошлю вамЬ Духа свящаго отЪ Ошца.
- 5. Что въ Ввангеліи ощъ Іоанна значить: Въ началъ было Слово, и Слово было у ВОГА, и БОГЋ быль Слово.
- б. Для чего и когда Слово и Духь, и Премудрость суть одно существо, и когда они дълятся.
- 7. Какь одно всякая вещь есшь, и всъ ве-э щи одна вещь
  - 8. КакЪ и когда Вожество дѣдаетЪ Себа ТворцемЬ и ОщцемЬ, и принимаетЪ дице Ощца, и однако ВѣчнымЪ БожествомЪ непремѣино пребываетЪ.
  - 9. Для чего Слово плотію учинилося.
  - 10. КакЪ могла Маріа родиться безЪ всякаго наслѣдственнаго грѣха, в неприкосно-

----- 268 ------

косновенна опъ встаъ Адаманаъ чадъ пребывать втиною дъвою.

- Выль ли Духь Святый прежде Хріста, понеже Онь первъе вь день Пятдесятницы посылаеть Его.
- 12. Что есть жена вы пустынѣ Апок. XII. Ноги ся на лунѣ, облеченна солнцемЪ.
- 13. Что есть небесный Іерусалимь. Вь верху встхь нась мать.
- 14. Что есть стекляное море, съ огнемъ смътенное.
- 15. КакЪ было прежде сопворенія міра, какЪ нынѣ еспь, и впредь по разрушеніи міра будеть.
- 16. Что есть первая тварь.
- 17. Для чего сушь двоякія воды, верхняя и нижняя, и что суть они.
- 18. Для чего сотворены Ангелы и души.
- 19 Для чего временное состоить въ въчномъ, преходимое въ непреходимомъ, видимое въ невидимомъ,
- 20. Для чего Быт. 1. АдамБ и Ева сотворены по образу Вожію, а потомБ Быт. 1. человБкБ изБ грязи вемли обравованБ.
- 21. Для чего напослъдокъ Ева извлечена изъ ребра Адамова, и такъ въ него по-дожена быда.

22-

22. Что есть духь вь человъкъ, и сколь различень, что душа, и что тъло прежде и послъ паденія.

Сіе и сему подобное еще болбе можно вбдать и видбть, ежели сін 2. Характира праведно уразумбются.

Содпітіs his characteribus iuxta caeleftes & terrenas virtutes acternas & temporales. (\*) т. е. Познавь сін Характиры по небеснымь и земнымь добродъщелямь вычнымь п временнымь. Ежели праведмый Магь дасть ихь събсть простому доброму сердцу, то исполнится оно всякою небесною и земною Премудроспію.

ПЯТ-

Digitized by Google

(\*) Sigifmundus Görlicenfis Pragae multos delperatos morbos illius exhibitione curavit. m. e. Сагизмундь Герлиценскій въ Прагъ многія отчаянныя бользна предьавденіемь онаго вылёчиль.

13

КОНЕЦЪ.

270 ====

ПЯТНЛДЦЛТЬ ГЛЛВЪ О СУДВ ВЪ ЧЕЛОВБКВ

о вкушении явлока.

## ΓΛΑΒΑ Ι.

Что называють сняв ложными, лоныхь добрыми, а однако обонмь несправедливость двлается, то происходить изы недостатка праведнаго сужденія, ито не имвють истиннаго ока, которымь должно обозрввать и познавать предмвты.

Одного начывають злымь, а другаго добрымь, однако обоимь дёлають несправедливость, [какь вообще вь пословиць говорится] какь Михеа называлк злымь и неправеднымь, а 400. ложныхь' Пророковь почитали праведными и добрыми, а однако обоимь несправедливость дёлали. 3. Царст. 22. Хріста и Апостоловь Его называль мірь льстецами и діаволями, а ложныхь Пророковь и княжниковь называль онь праведными и добрыми, однакожь обоять несправедливость дёлаль. Мате.

Мате. 10. Лук. б. Ісан. 8. 15. Двян. 17. такъ еще и нынъ происходить, и пребудеть до' вришестыя Хріслова, что многихЪ называютЪ еретиками, обманщиками и лицемБрами, однако они не супь таковы, и что многихь почнтають за праведныхь и истинныхь учителей, а однако они не таковы ; причина такого ложнаго мивнія и слбпаго сужденія есшь свидвтельство Духа, коего мы не имбемЪ, и во все не хочемЪ быть Его, потому вБра наша, [которая должна быть окомЪ свѣта, дая испытанія ученія,] состонть только на добромь уговоръ, а не на внушреннемЪ- ощущеніи, сердца нашего основанная, чтобЪ мы могли Павломъ сказать я въдаю и увБсЪ рень, что мнь даеть свидътельство совъсть моя во Святомъ Духъ Рим. '8. 9. Что нынб одна секта называеть другую анцембрною и проклятою, и провозглашаеть таковою, то дълается изъ недостатка вбры, понеже не имбемб мы свидб. тельства Духа, которымь бы мы безь всякаго горячаго превращения въ ерешичество испытывали духи въ кротости, І Солун. 5. Истинная вбра долженствовала бышь свътомЪ, коимЪ бы внутреннее нате око просвъщено было, къ познанию.

1

нстн

.272 ===

истины, но мы отпадаемь оть с. въры на безполезныя распри и вопросы, и печемся о семь и о помь, чпо не дълаеть насъ ни холодными ни шеплыми, ни сладкими ни кислыми, но чрезъ то Хрістова жизнь сила и кресть умаляется, испраздняется и отвергается. О Вѣчный Воже и Ошче, Ты испинный Свёть. Ты свѣтншь СловомЪ ТвоимЪ во тмѣ сердца нашего. Ты свъть и жизнь наша, чего мы вь себъ не- можемь опрещися, ибо какъ жизнь во встхъ есть, такъ и Твое Слово, Свътъ и Духъ Іоан. г. Премудр. Х. содблай истинную вбру, то внутреннее око наше уяснится, очистится, обновищся и просвѣтится, то не будемъ мы претыкаться вЪ суждении, и называть истину ложью, тму свътомь, но всъ вещи съ кроткимЪ духомЪ испытывать, и доброе полько удерживать будемЪ Аминь.

# ГЛАВА ІІ.

Откуду обыкновенно ищуть и беруть Суждение.

Хотя праведное, истинное, основашельное Суждение о встхъ предмътахъ должно изнутри проистекать изъ ока. [Ибо ка-

273

каково око, шаково и суждение произносипся.] Однако сушь я экоторые, кон не вБдають сего, и не хотять познавать. пошому мняшь они суждение свое бращь и почерпать или изъ важности, и добраго уговора другихь людей, или изъ однихь буквь Писанія: ибо всъ тъ, кои утверждають вбру свою на человёкв, а не на внутреннемь ощущения вь духв, тв дунающь суждение свое брать и двлать изЪ важяюєти и отвѣта предпоставленныхь своихь учителей, и сказывающь, понеже сей мужь такь написаль и въроваль, для того хочу и я такъ ввровань, и почищащь съ нимъ, онъ не можещъ заблуждать, и понеже всякь изь любви учителей выбираеть себв писателя, и вымышляень ему самь нев шакой важности по доброму уговору въру, по слёдуеть что вбра раздблена на толикія секшы : Гхотя то праведная вбра одна только есть н пребываеть] другіе не хотянь такь ; прилъплящься къ человъкамъ, но думающь брашь свое суждение изв буквь Писания. пошому чшо они шакъ и шакъ гласящъ. жая того хотять они такъ въровать о своемъ предпріятомъ членъ, и кто иное думаеть, тоть да будеть еретикь, и еднано не мерунь никогда согласишься други

Harris .

ев другомв всё тё, кон придержатся букав, ибо они обоюдны, и эсакь можетв употреблять ихв для себя, кань хочетв, нав того и столь многія расколы и секты воспосаёдовали.

Третым не думають никому угождянь, и не почерпають сужденія своего изь мертвыхь буквь, но изь въры духа, энутреннимь жизымь ощущеніемь вь сердць, сіи остаются безь обмана, они суть камни, домь ихь не на пескь основань (\*) но на Хрість Інсусь, и сій суть Хрістіане, иь конмь сказано, испытывайте духи, оть Бога ли суть, кто не имѣеть духа Хрістова, тоть не есть Его, 1. Солун, 5. Римл. 8, 1. Корино. 15,

О Воже, Ты испинный свять, Ты святишь неполько во мив внушрь, но даешь мив и швердое Пророческое Саово, чпобь я наблюдаль его, какь свять, сіяющій вы мрачномь мысть, пока день настанеть, и денница взыдеть вы сердця моемь. 2. Петр. 1. Господи, просіяй изы тмы, по просвятится око мое Словомь Твоимь во мив, чпобь я испину узрадь, ощущиль и вкусиль, по не буду я никому

(•) Кон имбють свидбшельство Інсусово и послёдують Агицу.

кому во угодность вБровать, или сужденіе мое почерпать изь важности другихь людей, не буду я и писанія ложно издавать, кь обольщенію другихь, но буду принимать его во свидѣтельство, и по духу исполиять и употреблять, Аминь.



Что никто не долженъ брать, или созндать, своего Сужденія на добромъ Усовътованіи или Важности другихъ людей потому, что то было бы извив, и противно Свъту Натуры.

Сужденіе по которому видять и познающь, что праведно или ложно, и никому не дблають несправедливости, есть неиное что, какь истинная спасительная вбра, или Хрістось вы нась чрезь вбру истинный Колос. 1. 2. Кор. 13. Римл. 8. А понеже истинная вбра сердце обновляеть, освящаеть, очищаеть, улсилеть, оправдываеть и просвбщаеть, то есть она истинно живое памятованіе, ощущение, и зрбніе, слышаніе, осязаніе и вкушеніе, такь что я могу весело потовь умереть, а не мертаое вымышленное мибніе. Изъ

1010

- Digitized by Google

276 ===

того слёдуевь, что всё тё, кон поставилють втру свою на книгахъ и важности учителей, без всякаго внутренняго ощущенія и опыта во духв, не имбють вбры и праведнаго сужденія. Ибо какЪ то можно, чшобЪ я другаго очами видБлЪ, другаго ушами слышаяЪ, или другаго устами вкушаль. Вбра есть существенное чувствование, зръне, ощущение и слышание во внушреннемь человака, пошому не можеть она почерпаема быть изь усовъщованія человбческаго или ошь важности писателей. Ибо хотя бы твой учитель. Докторъ или Писатель праведно вбровалъ или написаль, однако то не пособляеть тебь ежели и ты самь не чувствуень и не вкушаешь въ сердцѣ швоемь. He roдишся вбровать по совбтованию, не довольно также и того, чтобъ сказывать сей быль такій мужь, онь имъль духа Свяшаго, онь не можеть заблуждать, докажи прежде, истинно ли то, трудно н / / тяжело еще тебъ будеть доказать то. Что еснь Кифа, кто еснь Аполлось, кто Павель, сказываеть Апостоль, кто есть сей или оный, челов жи они суть, Вогь, Вогь, вогь, есть одинь, который имъеть вбру, и подаеть суждение, испыные зать всв духи и писанія. О Вачный Ве

Ж(

же и Творче, Ты даль всъмь купно челов въкамъ око, ухо и языкъ духа, чтобъ видвля испину, и викому во угодность не вбровали по совбшованию, но многіе попускають своенравно сами себъ выкалывать и заграждать, многіє попускають свой языкЪ внутренняго чедовЪка осквернашь человъческимъ каломъ, мокрошою с шакь что не могуть они ни видбыв, ни слышать, ни вкушать. О Воже, виный свёте, просвёти очи мон, О Воже, Ты вбчное разумбніе, отверзи уши мои, О Боже. Ты высочайшая чистопа, омый языкъ мой, то буду я видбшь, слышеть и внушать съ Пророками и върующимъ АвраамомЪ, день и силу Хріста во мнБ. и не дерану никому во угодность въроващь Аминь.

== 277 ====

## ΓΛΑΒΑ Ιν.

Что не должно брать Сужденія нэв Букев Пнсанія для познанія всёхь предмётовь.

Клю берешь суждение свое изь бухвь Писания, а не изь Свящаго Духа, шошь зиждешь вБру свою на пескв, и должно пре-С. 3. бы-

ized by Google -

.278

бывать неизвёстно во всёхь частяхь. праведное суждение, [какЪ сказано, въра есть испинное познание во Хріста:] Такое познание есть суждение дабы различать дожное и праведное, и такъ ежели бы надлежало брать суждение, или въру, изЪ буквЪ Писанія, по долженствовало бы повнаніе происшекать изь предибша, что не возможно, какъ въ слъдующей 8 глявъ доказано будеть. Писаніе, безь духа читаемое и употребляемое, есть обоюдно, всякій можеть употреблять и вводнть его жакЪ хочетЪ противЪ своего врага или пропивной сщороны. Ибо каждая секша можеть встрачать свою противную сторону писаніемЪ, оно попускаетЪ ворочать собою, какъ восковая машина, КакЪ сЪ одной стороны сказываеть одна секща: блюдишеся опь ложныхь пророковь и учишедей и такъ насупрошны оная секта взаимно сказываеть: баюдитеся оть асживыхь Хрістось употребляеть тапророковь. кую рвчь прошивь Фариссевь, а Фарисен употребляють такую же ръчь противь Хріста. Также мы сказываемь, ты имбешь діавола, сказывають Іуден Хріспу, и напротивъ того и Господь Хрістось скавываеть, вы имбете діавола, или вы есте чада діаволя, такъ говоритъ одна COKINA

про-

прошивь другой : что Хрісту сь Веліаломы? И каждый приводить Писаніе за себя протявь сопротивника своеро: также, они будуть вась ненавидбых, гнашь, осуждащь, ерешиками называть Имене Моего ради, каждая секта хочеть доказать, что сіе реченіе ей щолько принадлежить сколь бы она ложна ни была. Ибо наихуждшій сретикь можеть Писаніемь прикрывать себя такъ, какъ Адамъ смоковничными лисшами, потому никто не будеть разсуждать ни познавать, что праведно или ложно, развъ будеть имвиь Духь Хрісиювь, праведное суждение вЪ себъ, понеже не изЪ зеркала видить себя больный здоровымь, но изь врачевства, которое есть Самь Хрістось, Своимь Духомь в силою вь нась. Писаніе есть зернало, оно показываеть meos Affa. [шолько и единственно] красень ли пы или мерзокь, бодень наи здоровь, но не далаеть тебя шаковымь; пошому не можешь шы получить суждения нан вбры нав буквь Писанія, но должень пы искапь и чаянь ея вь духв. О воже. Ты испинный светь, Ты даль мнё Слово Твое или Духь вь жизнь, дабы я въ немъ ходнаъ, какъ во свёшё, Ты даль мий и Писаніе во свидётельство свбща во мнб. дабы я паки воврашиася ко внушреннему человёку, ош-

куда

Digitized by Google

= 280

Куль я непослушаніень сбжаль, содблай исщинную вбру Лухом'ь Твоим'ь во миб, то наступить день, и ясная денница ваььдеть рі сердці ноемь, тогда докажу я мое сужденіе я свидітельство духа во всякомі постоянстві, и употребленіемь Писанія поведу другихь безь всякаго- заблужденія кі исанні, Амянь.

# ГЛАВА

Что Познаніс пронстекаеть н пронсхоить не нэв нэвъстнаго, какь нэв предмъта, но изв Самаго Познанія.

Ежели должень а видъть вещь, по должень имъть око, ежели я саъпь, по не могу видъть, ежели должень я елышать, по должень быть во мнъ слухь, ибе ежели бы я быль глухь, по не могь бы я слыщать, ежели должень я вкушать, и различать вкусь, по должно все но во инъ быть, а ежели нъть, то не могу я чувствовать, что холодио или тепло, сладко или кисло. Сымь безпрекоеловно доназывается, что познаніе проистекаеть не изъ объекта или предмъта, но изъ того, кто оный видить и познаваеть, то есть, нъто ка, а не изъ предл

мъта,

мъта, познание приходить изъ познающаго, а не изъ познаваемаго предмъта, судъ должень приходнов изв судящаго, а не изв судинаго, или долженствующаго судинымЪ быть предмята, а ежели бы долженство-«вало сужденте и познание происходить отb объекта, а не отъ самаго ока, то непрембино долженствовало бы слбдовать, яшобь, 10. видящихь, или зришелей, получали и брали отв одного объекта или предмъта равнообразное неотдъльное сужденте, чего однако нъть, ибо сколь скоро око столь скоро особливое познание яли суждение оть одного объекта бываешь. Сколь разны головы, споль разны сужденія, что не дблалося бы, ежели бы познание или суждение происходило отв объекта въ око, и такъ какое и по припосныть око къ предмиту, по тому онъ познаваеть, виднть и разсуждаеть. Ежеян око праведно свёть въ тебь, по н познаніе или сужденіе будоть свъть н безь заблужденія. Ежели же око швое лукаво и пенно, по и познаніе, видбије и суждение твое будеть ложно и не праведно. того ради какое око ты приносншь, такъ шы видиць, и щакъ пъы судишь объекть, изь сего заключается, что всякое познание происходить изнутри чрезь око вь объекть.

Digitized by GOOG

----- 282

екть, а не изь объекша вь око. Сіе опыть свидвшельствуеть и Св5ть Натуры. Понеже Богь вызваль всъ вещи изв внушренняго сокровеннаго на свъть изъ духовнаго во внёшнее, шёлесное, Пошому всъ видимыя вощи должны невидимымъ духомЪ усматриваемы, познаваемы и судныы бышь. О Боже, невидимый, сокровенный Творче, зрящій всб вещи вЪ Тебъ Самомъ внутри прежде, нежели оны происходять, сотворивый и Ангедовь такь, что они видять [какь Ты] всъ вещи внупри въ нихь самих. Ты еси зръніе, познавание и суждение въ каждомъ, Ты воззваль всё вещи изь невидимаго вь видимое вь осязаемыя предмёты. Axb освёти наши темныя сердца, да не закрываемь ока, которое ты намь даль, що должны будемЪ сказать, какЪ всякое познание проистекаеть изь ока въ предиъть, и всякое суждение должно происходить не изь предмъто или объекта, но изъ судящаго, и шакъ освободимся мы и избавимоя ошь многихь заблуждения. Аминь.

тлава

### <u>283</u> ГЛАВА VI.

Что предмёть не вноснть нэвнё Сужденія или Поэнанія вы поэнаватсяя, докаэрівается Писаніемь.

Пе всуе Господь сказываеть, ежели око твое свѣшЪ, то все тѣло твое будетЪ свѣть, и напрошивь того, ежели око швое мрачно, то и твло твое темно будеть. сиръчь, ежели сердце швое въ въръ освъщено, що можешь ты корошо чищать Писаніе, понеже оно сходствуеть сь твоны сердцемъ, и все твое шолкование потечеть изъ духа, изъ праведнаго ока. Напротивь того ежели ты невърень, то ока твое темно, и все твое чтение и толкование ложно, происходить только изъ буквь, и ты себя и другихь съ собою заведеть въ въчную тму. Нъкоторые сказывають, Писаніе есть ясно и свѣтло. и хошять заключать тъмь, что должно брать изъ него въру или познание, но не сказывають они, кому оно свётло и ясно, но еспь чистымь втрующимь вогоученымь сердцамЪ, для невтрующихЪ оно мрачно и пемно, и остается для нихь скрыто, и -makb какое ты око приноснить кb C, Писанію

санію, пошому и смотришь ты на него. ежели накладываешь ты голубыя очкя. то всв предмёты кажутся тебь голубыми, а однако они неголубыя; ежели ты берешь, красныя очки, по всъ предмъты кажушся шебъ красными, а однако они некрасны, ежели пы не имбешь смысла духа вЪ вБрВ, то кажется тебБ Писаніе раздвоеннымь и противнымь между собок. а однако оно едино въ духъ. Того ради ежели хочешь ты употреблять Писаніе сь плодомЪ и пользою, по должно познаніе или суждение прежде въ семъ, и изъ внушренняго ока духа происшечь, а не опь предмъща первъе войщи. На примъръ: Вибліа есть одинь неподвижный предмтть, и находятся 100. чипателей, изъ конхъ каждый береть оттуду смысль по своей головъ. И шакъ ежели бы опъ предмъта происходило суждение или познание, а не изь освъщенныхь върующихь чипапелей, по вбрно мы вст 100. чипателей получили бы и взяли равнообразный смысль всбхь членовь изь одного предмёта или объекта, что однако не такъ есть, но паче бываеть: Qvot homines tot capita, qvot lectores, tot fenfus. m. e. сколько человБковь, сполько головь, сколько чиецовь сполько смысловь. Потому ны собствен-

.

d'HL

----- 285 ------

нымь нашимь вредомь удостовбрены, что познание и суждение состоять вы позизватеав или судящемь, а не вь объекить : се. такъ сызаетъ и со всъми тъми, кон чрезь буквы представляють себя ересеначальниками, понеже слбпое имбють они връніе, и не имъють свидътельства духа, отвергають око вь инхь, что они по роду ока своего, которое есть темно н черно, признавають и судять Хріста и всъхЪ Его послъдователей за діаволовъ н обольстителей. О Боже, Ты сотвориль вь началъ всъмь намь чистое ясное око давь начь оть духа Твоегс, дабы мы ходили не по плоти внѣшно, но по внутреннему человѣку, но понеже мы уклонилися, и внъшними міра-челов жами учинилися, и такъ позабыли о внутреннемъ покровишельствь, по попустиль Ты для нась то самое, что было въ насъ скрышно, написать буквами, во свидътельство, утъmenie, престережение и учение, Axb провозгіяй вЪ насЪ ты истинный свёте, отверзи намъ смысль Духомъ Твоимь, который Писанte сказываль и писаль, по не будемъ мы пщешно съ Аншихрісшомъ искашь сужденія изб буквь, какь изь объекта, но изнутри съ великимъ веселіемь и радостію, и будень священное Писаніе

Digitized by Google

\_\_\_\_\_ 286 \_\_\_\_\_

санів какЪ вёрный дарЪ во свидётельство принимать и употреблять. Аминь.

# ГЛА́ВА VIL

Что Въра только есть праведное Сужденіе, Поэнаніе Бога н Испытаніе Духовь (\*),

Какъ спасительная въра есть или приносить сь собою всъ добродътели и все то, что можно назвать добрымЬ; такъ есть она вервь мбришельная, угломбрЪ, правило, или жезль, которымь измъряль Ангель храмь или небесный Герусалны. Не удивляйся, что я сказываю, что вБра есть все, какь она есть суждение, коимЪ всѣ секшы судяшся, она есшь OKO . коимъ всв. духи зримы и испытуемы бывають, кпо имветь вбру, тоть имветь Хріста, и всѣ вещи во Хрістѣ, кто имѣеть въру, того домь не на пескъ поспроень, но на камиъ. Исо какъ исшинная въра не есть человъческое дело, но дбло и даяніе Вожіе, то дбйствуеть Вогь все доброе въ смиренномъ человъкъ, понеже Вогъ даеть Себя Самаго вв сердце чрезь вБру, такь что онь вь человъкъ Жн-

(\*) Encomium fidei. Похвала вѣры.

живеть, и сіе называется Хрістось. Тажая вбра или Хрістось, во нась живущій, пресаждаеть человъка изь Натуры, въ Благодать, обновляеть, очищаеть, оправды» ваеть и просвъщаеть человъка, чтобь онь быль нова тварь, чрезь Хріста сошворень къ добрымъ дъламъ, чтобъ человъкъ не быль уже свой, но Вожій, каждый врующій взять оть себя самаго и оставлень Вогу, тогда самь Вогь познаваеть Себя въ человъкъ изъ такого познания Вожія происходить суждение о встхь предмътахь. тамЪ берется Писаніе во свидътельство нбо оно сходствуеть съ сердцемь, и таковый не имбеть нужды вь томь, чтобь въровать противъ своего сердца, кто же принуждаеть себя самаго къ въръ, и противъ своего сердца вбруеть, тоть уговариваеть только себя самаго, яко бы есть онь върующій, а однако нъть, ему не достаеть однако нанлучшаго, що есть свидътельства духа, потому не можетъ оны и секты испытывать, ибо оны не имветь Духа Хрістова, Рим. 8. Сего ради всякЪ да испытываетЪ прежде себя самаго, в рующій ли онь есть, живеть и въ немъ Хрістось 2. Кор. 13. Кто э имбеть Сего, тому не достаеть верви ришельной или правила испытывать

Ayxn ,

JOOgle

духи, познавать объекты, читать Писаніе, различать истину оть джи. Напротивь того кто сего имбеть, тоть имбеть око кь зрвнію встхь предибновь сь пріятнымъ различеніемъ, теть имъсть и правило, къ ощаблению лжи отъ истины, ноо кто хочеть знать, что ложно и криво, пошь доджень прежде познать, что HCшинно и право, и сіє все дБлаешь вБра, по кошорой идеть суждение о всяхь предмутахь безь заблуждения. О воже в 5чная Истина, Ты ненавидить ажи, О Воже въчная Жизиь, ты побъждаеть смерть, о Воже исшинный Свете. Ты прогоняешь всякую пму, содблай Духомь Твонмь во мнв спасительную вбру, по освбщуся вЪ моемь окъ кь врънію и раздичению ложнаго и праведнаго, къ убъжанию шмы и смерти, и къ познанию во истинъ всъхъ духовь, оть тебе ли они суть, Аминь.

## ГЛАВА VIII.

Что Испытанія Духовь не должно некать, н не можно пайти, во вн5шнихь Книгахь, но вь духовной Книгь внутри, а С. Писаніе брать во ввидътельство о томь.

Прежде нежели пришель я къначалу ис пинной въры, и еще съ другими не Вор

Богу въроваль, но въ угодность множеству, часто весма забошился я о семь но шомь члень, и охошно желаль въдащь, на которомБ долженЪ я успоконпься, также браль книги многихь писателей, прочншываль яхь, но никакого не получаль удовлетворенія, сердце мое было всегда H 8+ ызатстите, я не могъ сыскать ни основанія ни испины: я видбль и размыще ляль о нашей сожалительной бедственной тмб, сраженіяхь, заблужденіяхь и погръшеніяхь, толикія вбры и секты находиль я нынб шолько между шбми, кон доказывали что они удостовърены о своемь дъав и основании, и мнили, что имъють защиту изь С. Писанія, я смотръль, сколь ошверженный Вазилонь быль у нась. Ежели кто говориль о вбрв, по хотвль другій имъть дъло, ежели кыо спрашиваль о плодахь, що хотьль оный только вымышленной вбры : третій сказываль, что шайны нужны для ввры или блаженства: четвертый представляль, чно должно перэбе наб шаниБ заимствовать вбру : пятый такъ почишаль, что въра должна быть прежде шаннь, а инако она ни сильна ни полезна: шестый сказываль, что только испинная вёра дёлаеть блаженнымь, а прочее ничшо, какъ бы оно ин называло-

. СЛ ,

Digitized by GO

ся, за сіе ругали его лицемБромБ и шаниственникомЪ, и кто бы восхотвлЪ такой неудачи и сраженія для неба, или какь то еще есть возрождение [которое единственно вЪ втрт обрттеся.] И однако никто не хопъль; какъ же я столь неизъбстенъ былБ, и, жестоко същуя, вовратился св искреннимь воздыханіемь кь воту и сказаль: О Воже и Истина! Тебъ приношу жалобу, какъ мы ходимъво шмъ. и равно какъ бы кто раздражиль слъпыхъ, чтобь сражалися во тыть тат всякь столь же скоро наилучшаго своего друга поражаеть и ударяеть, какь и врага своего. Изь меня свётится свёть Твой Господи, дабы я сЪ другими избазился изъ сея пустыни тык. Когда я такъ взываль и молнася ко Господу, явилася миъ Влагодать свыше, нбо показана мнъ Книга, которая обрадовала меня, и освътила сердце мос, что я моть всъ вещи видъть, судишь и познавать, гораздо яснбе, нежеан, бы какъ всъ учители въ целомъ иръ жнигами своими научить меня могли. Понеже изь нея всъ книги писаны были оть начала міра: и сія Книга есть BO мнБ. также и во встхЪ человъкахЪ вЪ великихь и малыхь, вь молодыхь и сшарыхь, эь ученыхь и неученыхь, но весма HÈ

MHQ~

многіє могуть читать ся. Даже многіє осмбанваюнся опровергать и оприцать ея, и такъ прилъпляются къ мертвымъ буквамь, и оставляють живый духь. Влагодарю Тебя Боже. Ты сила жизни моей, и свъть сердца моего, что Ты творишь меня учениће всћућ монућ учишелей и книгописашелей, чшо Ты показываешь миБ праведную Книгу вЪ сердцѣ моемъ, чрезъ что могу я безопасно читать святое Писаніе, данное мнъ во свидътельство, кбо я смотрю на него по сущесшву, и духу, во мив сущему, а не по пъни и мертвымЪ буквамЪ, которыя внѣ меня суть. Воврапи меня Господи кЪ Тебъ вЪ меня самаго, що возчувствую и исповѣмЪ, что одна вбра есть правило , и опытный камень, для чтенія Писанія, и для сужценія всёхь секть и духовь.

291

1.14

## ΓΛΑΒΑ ΙΧ.

Что сія Книга есть Божіе Царство, иля Премудрость, во всёх в человёках в, и разныя имбеть пмена.

Сколь прензящное сокровнще есль, сли Книгу имбать, вбдать и познавать, о помь сыщень насвилбтельствованю въ кид-

rÞ

Digitized by GOOS

\_\_\_\_\_ 292 \_\_\_\_\_

в Пренудрости гл. 7. ст. 8. Такая же Книга не шодьно есть во миБ, но и во эсэхь человъкахь, не исключая ни одного, исо ежели бы не была сія книга, (\*) по не могъ бы ни одинь человъкъ жишь во эсемь міръ, она есшь жизнь всёхь челоибковь, и свёть человяковь, (\*\*) который всегда свётнится во тиб. Она есть Слово Божіе, ибо какЪ СловомЪ, или Претудростію, всё человёки сотворены, такь должны еще всъ человъки въ Словъ и СловомЪ соблюдены быйь и жишь, сле Слово есть Премудрость Вожіл вЪ человёкё, Оно есть образь или подобіе Вожіе, Духь, вли перств Вожій вв человбкв, Оно есть съмя вожіе, Хрісшось или законь вожій, оно есть Царство Божіе вЪ человёкѣ, все одно, какъ бы кщо ни захощъль сказащь, макъ, Слово Вожіе, Духовная Жизнь, СБит, Сынь, Персть, Подобіе, Образь, Законь, Царство, Премудрость, Книга Жизим. Cie можель изь 1. главы доказано бышь у Іоан. 1. Еогь есть Слово, и Слово ecmb Жизнь человбковь, и Жизнь есть Свъть YEAO-

 (\*) Verbum Sapientia Dei eft. Слово есть премудрость Вожія.
 (\*) Liber Vitae. Книга жизни. Arbor Vitae. Древо жизни. ==== 2.93 ===

человъковь, и просвъщаеть встхь человъковь, приходящихь вь сей мірь, все, что сказываешся о Вожін существь, то Онь СамЪ есть, и неощавльно отъ своего существа. Какъ Богъ Самъ есть воля, а воля Вожія есть непремённый законь Вожій въ человъкъ, перстомъ Вожінмъ въ сердде написанный. Ежели же Хрістось есть точная воля Божія, по ОнЪ есть и ваконЪ Вожій, понеже воля Вожія и законь Его нераздрльны суть, изъ сего слидуеть, что Божій законь, Божін воля, Хрістось, Вожіе Слово, Вожіе съмя, Вожія мысль, Образь, Духь, Персть, Премудрость, Царство, есть адно, и есть во всёхь человъкахь, сего ради гдъ законь Вожій есть, тамъ еснь и Вожіе Слово и Царство, или Хріспось, какъ сказывается невбрующимъ фариссамь: Царство Вожіе сспь внутрь вы вась, сіе сказываю я для пъхь, кон говорять, хошя законь Вожій есшь во всёхь человёкахь, но не Слово или Царство Вожіе, хотя же Оно во встать есшь, во злыхь и добрыхь. эб ученыхь и пеученыхь, и всв имбють ошь Него жизнь, однако не хошять челоэБки того познавать ни видёть, Іоан. І. 14. Кв тому немало пособляють вь сін. времена ложные учишели и Фарисен, кок не могуть читать сея Книги, кон отри-,

Ta

цающь

= 294 ====

цають ся, и задерживають истину неправдою своею. Римл. г. Такіе утверждають въру свою на человъкахъ, и принимаютъ то, что другіе вбровали и писали, хотя оня того духомъ не видбли и не чувствовали, изъ сего происходишь то, что оны воворять о въръ, какь слъпый о краскъ, Сего радя о человъки, коимь блаженство эходить въ сердце, внимайте и читайте, что я пишу, вы признаете, что я вамЪ эчстину пишу. Причина, вы имбете "духь хрістовь вь вась живущій, Рим. 8. "Дая moro' должны вы дать миб свидбээтельство, что я пишу изь Книги, Слова эн Духа, который есть во мнъ и вь вась. "нбо то есть одниБ ДухБ, и есть во "всбхЪ Прем. II. вЪ благоговбйныхЪ ОнЪ эпрославлень, вь безбожныхь похулень. ЭЮ Господи Воже и Отче, Ты Самь еси «Слово, и Духъ во мнъ свъть и жизнь, эты еси во мнѣ и во всвхъ человъкахъ, и охотно желаеть, чтобь оть тебя освы-»щалися всъ человъки, приходящіе вb сей мірь, но весма немногіе хошяшь попустить и предать себя Тебъ. Взойди во мнъ, ясная денница, и попусти дню провозсіять, по удосповбрю я человбковб, какъ всъ мы купно имъемъ въ насъ сір Книгу, сотвори только, чтобъ мы праве-TAA. дно чишать ся моган. Аминь.

### === 295 === ГЛАВАХ.

Аля чего сія Книга во всёх человёках и нынё внёшнею и видимою учинилася.

Xoma cis Книга внёшно врима и чишаема бываеть, однако що немного или ни мало неполезно, безъ внутренней. Единственно внутренняя даеть удовольствіе, радость, жизнь и вѣчное блаженство, потому безсловесные младенцы наиспособя ивишіе и блаженнёйшіе сушь, понеже они ве внфшнее , но единственно внутреннее видять и читають вь нихь самихь Мате. 18. Когда человъкъ состоялъ въ своей невинности вЪ Ран, тогда не имель онь нужды ни въ какомъ внъшнемъ писании книгБ. ОнЪ могЪ еще чишашь праведную книту сердца своего съ чадами на земли, и съ Ангелами въ небъ. Но когда онъ падъ. и изгнань изь Рая, и ради опвращения своего изъ себя самаго отъ Вога, не могъ ни зръть ни читать Закона или Слова Вожія вЪ немЪ, кошорое было праведная Книга, персшомь Божінмь написанная. Тогда нужно было, чшобъ онъ и внъщно удостовъренЪ и паки введенЪ быдЪ ко внушреннему челов жу, ошкуда он уклонился. Того ради оный Законь или Слово вндн-T 4

ed by GOO

296 \_\_\_\_\_

видимо и вибшил предсшавлено предь очи у уши во свидбшельство того, что прежле вь немь было. Для того законь и на каменныхЪ доскахЪ написанЪ и изображенЪ. не потому чтобь долженствоваль онь первве извив войти; [ноо онь быль еще вь человъкъ :] но чтобъ человъкъ чрезъ внъшнее удостов Брень и введень быль, жить по внутреннему человБку, по духу, и не ходить по вибшнему человбку или плоши. Не осшановилося же при внВшнемЪ только законв или писанін, но сей Законь или Слово и плотію учинилося, и видимымь челов вкомь родилося оть жены Іоан. 1. И Слово учинидося плотію, и жило между нами. Жизнь явилася, и осязаемою учвинлася, наконець и явно цблому міру возвѣпена и проповбдана во свидбтельство, ве о томь, что долженствовала Она перэће изанъ войти. [ибо Она была прежде во встхь человъкахь] но чтобь человъки чрезЪ то напамятованы, возбуждены, ободрены, увбщаны и удостовбрены были о Царствъ Божін вь нихь, и такь кон винмали внутреннему Слову " тъ приняли шакое свидътельство съ радостию, кон же не слушали вЪ нихЪ самихЪ сего Слова Ошча, тв не могди принять Его, но называли Живущее во плоти льстецемь и лія-

воломЪ, для шого болѣё важносши состонть во внутренней Княгь сердца вь каж. домЪ. Да даруетъ Вогъ, чтобъ мы могии прямо видбыь и читать ся, то не будемь шић ходишь, какъ то точно Оно 30 во плоши сказало и свидътельствовало. (\*) такь троякое имбеть человъкь свидъ. И тельство, первое внутреннее вь каждомь. и есть Слово, Свёть и Жизнь всёхь человъковь. Впорое писанный Законь, помъщенный на Скрижалтър и въ Писания. Третье есть Слово во плоти для свидБтельства о цёломЪ мірѣ, потому оно и проповъдуется явно. (\*) АхЪ Господи Боже и Ошче, Ты вписаль же нась перстомь ТвоимЪ вЪ книгу жизни, дабы мы не имБли нужды нскать ся извив на бумагь или во площи, но понеже не могли, человъки

Τş

чи-

(\*) Triplici modo manifestatur internum verbum. Троякимъ способомъ объязаяещся внутреннее Слово.

1. Scriptione & Tabulis. Писантемь и Скрижалями.

2. Incarnatione. ВоплощениемБ.

3. Praedicationc. ПроповѣданіемЪ. (\*\*) 1. Слово скрыто въ Сердиъ.

2. ВЪ БуквахЪ.

3. BO D ......

298 ====

читать сю книгу, по представляеть Ты видимо предь очи и уши наши въ Писанія и во Плопи; возбуди нась, освѣти нась внутри, то не будемь придъпляться ни къ плоти ми къ буквамъ, но увѣщанные, наученные и удостовѣренные вовратимся въ Словѣ или Сынѣ къ Тебѣ, и будемъ съ тладенцами созерцать Тебя лицемъ къ дицу, что есть истихная Книга Жизни въ якасъ, Аминь,

#### 

### ГЛАВАХІ.

0 Паденін Человъка, какв онб козарною Змъею обмануть бываеть.

Хотя Ворь Самь Собою совершенно безь твари вь Своей Вѣчности, которая Самь Онь есть, и кь тому также Покой, и высочайшее Добро, пребываеть бездѣйствень, безличень, безвременень, безмѣстень, безстрастень, ибо Онь ничего не дѣйствуеть, ни вь чемь ие имѣеть нужды, ие радуется, не печалится, однако бываеть Онь вь сынѣ, съ Сыномь и чрезѣ Сына и тварь Свою Отець, Сынь и Святый Духь, ибо Онь Самь есть Слово, Образь или Духь, Онь бываеть также вь твари, и съ тварію и чрезь тварь хотящь.

пре-

= 200 ====

требующь, Абйствующь, вбдающь, жогущь. Примѣчай же гораздо, БогЪ есть ни отв кого другаго, Онв есть совстяв свободень безь закона, никто не можеть повелѣвать Ему, Онъ пребываеть неприжесновень отв всей тзари, Онь есть Свой собственный, Онь имбеть все въ Немь Самомь, и им вь чемь не имбешь нужды. сверхь того вь твари, съ тварию и чрезь пварь ищень Онь-Себя Самаго, и находить Себя Самаго, Онь имбеть веселие вь Немь Самомь, в не требуеть также никого другаго, Онь ищеть Себя Самаго, и находить себя Самаго, и сле Ему не гръшно. Онь мнить чрезь то спасение и блаженство твари. Далбе разумная тварь жолучила все оть Вога какъ жизнь свъть. существо вбабніе, знаніе, абйствіе, мотущественность и пр. и кЪ тому волю. которая должна пребывать свободна отЪ всякаго пріятія, она имбеть вписанный законЪ или заповбдь, понеже она есть образь; она не должна попускать себъ похотствовать, она не должна Бсть опЪ древа вбдбнія добра и зда, ибо она ЯC оть себя же самой есть, какь Borb, она получила все отъ другаго, она не своя собственная, она имбеть нужду вь томь, чиюбь соблюдаема была ошь щого, онь KOMO÷

Digitized by Google

жотораго имветь происхождение свое, но оня забываеть родь и свойсшво образа что есть живый законь, и уклоняется оть Вога кЪ себѣ самой, приняшіемы води, которая долженствораля быть свободною, н говорить вь себъ самой, ежели я Божій образь и подобіе, то должна я быть подобна Богу, и должна бышь какь Вогь, шо есть я хочу быть сама господнномь монмь н моя собственная, какЪ БогЪ, я хочу на Клоняться ко мив самой, искать меня самой, любить меня самую, веселія во ми самой искать и находить. Се коварная облыгающая змбя, кощорая обманываень Ангеда въ небъ и человъка на земли. Понеже похощію, вожделбніемь или волею похищаеть тварь вь себь волю Вожію. мошорая была бы не ея, но Вожія, присвояеть себь все, въдъние и дъйстие Вожіе въ ней велнчается благими Господа своего., и владветь ими для себя самой. какъ бы они ся собственныя были, падаеть вы гордость и шатбу. Любить себя сямаго есшь собственное Богу вЪ твари, и принадлежить только Богу, который ищеть чрезь то натего блаженства; Онъ же есть любовь, и хочеть любить. Себя Самаго, тварь поспѣшаеть чрезь себя самую, и присвоиваеть себь любовь, Komo301 ====

которая есть Вожія вь ней, равно же присвонваеть она свой двистые, вбябние, мотущество и хощъніе, которыя всё, сущь только Вожія в ней, и такь любить она себя самую, уреселяеть себя вь ссбь самой, ищеть себя самой, находить себя самую дознавая притомь и бъдность свою и бъдствіе, что себя въ твари самой яюбить, увеселяеть, ищеть, что она также сама мнить хотьть, въдать, дъйствовать, и мощи; сіе самое есть паденіе, тръхъ непослушание, преступление, вкушеніе яблока, за которымь слъдуеть сльноша, смерть и осуждение. О Господи Всемогущій Отче, Ты чрезь Перворожденнаго сотвориль меня во Твой образь, и шёмь вписаль мит законь жизни, чтобь я ходиль и пребываль въ образъ, и чтобъ я попустиль Тебъ быть во мнъ любовію, волею, въдъніемь, дъйствіемь, дъломь и оставлениемь, но я увы непослушнымь учинился, и присвоиль себь волю, а чрезь волю все що, чщо Твое во мив было, ĸ понеже я хопбль чужою силою дбйствовать, чужое добро присвоиль себь, то обрашился инв Твой добрый Законь во смерть, в во тму, который однако данъ онаь мих врание и серей, возик меня

· ···

.....

Digitized by Google

у меня, и дай меня Тебѣ, що не моя, но Твоя воля паки во миѣ исполнаема будещь, Аминь.

#### с**ј**

#### ГЛАВА ХІІ

Какій Вредь приноснть и дъласть Паденіе или Вкушеніе Яблока.

Преступленіе Закона, или паденіе во гръхь. приносить сь собою собственную любовь, или желаніе всего шого, чшо Божіе собственное есль, даже собственная любозь есть самое паденіе или грѣхь, и похоть нан вождельние раждаеть гръхь, нбо не можеть паденіе учиниться, ежели бы похопь или вождельние не было, или не востало, вь человъкъ. Но преступление, или гръхь, приносить съ собою сей вредь, что человъкь во встхр вещахь ищеть себя пря Богъ и при швари, что онь любить себя, что онь имтеть вь себъ самомь веселіе. что онь себя самаго мнить во встхъ вещахь, и думаеть спасать себя самаго. ващищать, быть собственнымъ своимь, по размышлению его учинился ОнЪ Богомы или равнымь Богу. Вымышляеть себь Богослужение, не ищеть уже Бога вь ceos camomb ,

303 ====

самомъ, но внъ себя, и такъ аншается Бога, ощь того совъсть никогда не можешь успоконшься, понеже внушреннее только удостовъряеть, а внъшнее и плотяное всегда падаеть изь сомятнія вь сомибніе, нбо сердце не внимаеть на истиннаго Бога, который бы освободиль его Истиною Своею, Плоть по своему роду судить, и плошски и земно мнить с Богв. понеже она востаеть противь духа вь человъкъ, и сопротивляется ему, и Бога нетолько не прославляеть благодареніемь, но паче презираеть для собственной своей чести, и сказываеть, итть Вога, Псалом. 13. Пошому она изв чесполюбія присвоиваеть себь самой движение Вожества, которое вЪ ней Господне есть, какЪ свою собственность дабы не смотрёть Господу вь руки, какь гордый рабь вь отсутстви своего господина хвастаеть, и величается добромЪ его при чужихh людяхb. дабы они не почитали его рабомь, такь какь онь еспь, чтобь ему не было стыл. но, пока господинЪ его непримѣшно входить, и уничпожаеть пышность его, о которой онъ тогда нав Брно раскаеваешся ; равномбрио слбдуещь изв того, что ĸ мы погръшаемъ также предь Господомъ БогомЪ, ошЪ котораго мы ничего уже не

чаемЪ

igitized by Google

чаемЪ ва прежнее преступление и присвоенте или честолюбіе, которое въ совбсти отлучаеть нась оть него, понеже Онь есть ДухЪ, котораго не можно плотяными очами искать ни познать, сколь благь Окь есль. Понеже мы любимь нась самихЪ, а Вога не уважаемЪ, что п есть единсшвенное основание и корень ошпаденія, и гръховь встхь человъковь вообще. Ибо мы всъ опступили . Римл. 3. Понеже мы сказываю я, любимь себя самихь, по пребуеть Вожеская справедливость, чтобь и всё осужденные въ день суда сказали, что судъ смерти объ нихъ праведень еслиь. Прем. 5. Ежели мы пре. зираемь жизнь, которая есть Богь вь нась, по падають на нась клятвя и тма. вь которой мы хочемь скрыть себя, и какь стыь пшицеловная накрывають. Чрезь то образь Вожій [конмь Онь вь нась и сь нами быть объщается] и подобіе Его [которое увъщаваеть нась, что образь Его и Вожественная сила вы насы есть, дабы ны вь обдахь уповали на нея] исчезаеть во врагахъ свъта, чъмъ болъе тма пренмущество береть, и покрываеть солние правды , хошя то но существу всегда пребываеть, но противь ихь, что и есть судь смерши въ нась, Іоан, 12. Съ симь AOAe

должны мы вь сей жизни безпрестания борошься, понеже онь какь кралкій воо. руженный мужь въ дому плоти нашей живеть: которая плоть есть нашь нане спльнъйшій домашній врагь. Ибо она нетолько отверзаеть Князю шмы домь внуть. ренняго нашего человъка, въ коемь Вогъ хочеть поконться, но и пособляеть и помогаеть ему, такь что мы оть себя самихь ни мальйшаго сопропивления, не можемь двлашь, мы, кон прежде изь дерессти нашей хопбли все дблать. Хошя же мы не оставляемь безь опыта, какь Адамь съ смоковничными лисшьями и обтешвомь. однако ничшо изъ пого не можеть посо. бить, доколь не перестанемь оть встхь нашихь дваь, и поспъшно пошщимся вь покой вожій, который вь нась уже уготовань, и ожидаеть нась, дабы мы не ошчаланся, ежели бы онь весма далеко быль, который есть образь благости Вожія, о чемь подобіе Его увбщаваеть нась. что по вь нась есть хотя мы не моган видбыь шого въ нападении шиы, и для того думали, что вовсе ивть въ насъ. ошь шого нъкінмь приключаешся величайшая боязны и опшествіе во вдъ пренсподній жогда они сладости и радости Влагости Пожія не шолько, никогда не чувствовали въ North Contraction of the State

ce65.

Digitized by GOO

\_\_\_\_\_ 306 \_\_\_\_\_

сеев, по сверхЪ сего по жалобв нашихъ братій, и собственной нашей совбсти воображается онъ врагомъ и погубишеленъ трёхь ради нашихь. О вёрный Воже ж милостивыя Отче, Ты опредблияь и сошворваь меня къ пому, чнобъ я видбаь Тебя во мнѣ самомЪ, и шакЪ ходилЪвЪ Теов рачно, ты хочешь сышь во мна образь, свъть и жизнь, но я выизворошиль себя на площь, оставиль Тебя, хошя Ты мой свъщь и жизнь есн, и шакь миншся мев, что Ты уклонился оть меня, котя то я самЪ убъжаль оть тебя, я паль во шму, в ежели Ты всегда еще при инВ еси, то справеданво долженъ я отъ меня самаго мучиться, ощь моего собственняго домашнято врага, который покрываеть сэвть во мнв. О Господи помоги мнв. да вовращуся вЪ покой з и волчувсшвую Твой непрерывный свёть во мнё, пока совсёть соедияюся св Тобою во Хрісшѣ, какь прежде, Аминь.

ГЛАВА ХШ.

Ито Падение, или грвхъ, должно поправлено быть Съменемъ Жены въ насъ.

Какъ преступление Закона, или Падение во гръхъ, происходить изъ присвоения воля 307 ===

волн собственною любовію [ибо изь сего одного происходять всв грахи] такь и грахь отвітствуется нли поправляется оставленіемь воли своей, или ненависшію кb себъ самому, ноо изъ одного происходить, или бываеть поправление встхь граховь, ежеан воля укрощена, или ежели кто ненавидить себя самаго, не съ тъмъ, чтобъ чедовъкъ могъ оно себя самаго оное сдъдать, но что Богь предваряющею Благодашію Своею дійствуеть вь тахь, кон предь нимъ смирающся. Адамъ чрезъ падение свое учинился своимЪ собственнымЪ. любиль себя самаго, имвль веселіе о себв самомЪ, искалЪ и находилЪ себя самаго. Когда же долженствоваль онь чрезь съмя Жены паки вновь рождень бышь тогда должевь быль онь ошсташь оть себя самаго, ненавидбить себя самаго, отверянуться, потерять и отрещися себя самаго. Какь то во Хрістъ Назаретскомь явно изьлсияется вы житін и вы ученія, Онь быль не свой, но Божій, Онь не искаль себя самато. Онъ не имъль веселія въ Себъ самомЪ, ОнЪ предалЪ Себя самаго на всякое поругание и на смерть, и сказаль: что Я **д**ВлалЪ и училЪ, то долженЪ и ты дъзать и учить, кто хочеть быть МонмЪ. ученакойь, пощь да возненавидить себя 5 5 1 62M8-

Digitized by GOOS

308 -----

самаго, да отвергнеть и погубить жизнь свою, и да идеть со мною на смерть; что же Хріспось дблаль и училь вибшия эь своемь лидь, по никому не пособляеть, онь объявнаь що явно шолько міру во сви**дъщельство**, и выражение. Ежели кшо хочеть сыть участникомь Хрістовымь, тоть не должень искать того внъ себя на своей плоти а и того менбе въ таниствахъ съ АншихрістомЪ, но по Снав, Слову и Духу вЪ сеоб самомЪ. Понеже Съмя Жены есть во всёхь нась, Оно должно паки в нась побъдных господствовать и царствовать. (\*) ЧтобЪ ХрістосЪ дъйствоваль жисполния все то самое, что ОнЪ BHS нась во своемь Лицв исполниль и дъйствоваль, а иначе Онь намь извит совстмы безполезень будеть; шщетно по', даже я вредное идолопоклонство, что ссоряшся за Плоть и Кровь Его вЪ тамистев, и дума--зопЪ чрезЪ по искапь блаженства. Borb составнаь сін два какъ образъ нан подо-6ie

 (\*) NB. Conbaptizari, Concrucifigi. Commori. Confepeliri. Conrefurgere. Confcendere ad coelum. Conglorificari Сокреститься. Сораспнуться. Соумрети, Спогребстися. Сороскраснуть. Соразит та на 50. Собразаващиеся. . 309 -----

біе намъ во ушъщеніе и возстановленіе дабы по нашему шварному роду в смыслу товоришь сь нами шакже земнымь и человбческимъ образомъ, Ісан. 3. Подобно какь ежели кто видить образь Кесаревь. то приводишся въ воспоминание, и npeaставляеть себъ въ унъ своень Кесаря. вакь онь на него самаго смотрить, и какь бы по было, ежели полько любить его; а ежели онЪ ненавидить его, то не можеть и на образь его смотръть, а и того менбе воспоминать о существенномЪ образѣ и лицѣ его, и впредь размышлящь объ немь, ежели онь за влодвяние свое боншся его, на который однако любителя его смотрять съ радостію и вь присущ-ТакЪ бываеть и съ вБрующими и ствіи. невбрующими, и обон открываются симя двумя, когда они на свъшъ приводящся, Такъ происходить, что върующие и чада Вожіи подвигаются подобіємь Его вь нихь Спонеже не смъють и не могуть они, гръховЪ ради своихЪ, смотрѣть Вогу вЪ Лице Его, ноо и средостбние и гръхи наши оплучають нась оть вога] какь указатеаемь, подобящимся Ему, паки приходить АБ первое, то есть зръть Его, какъ Онъ есть. Іоан. 3. КакЪ ови отпали отъ Вога. что Онь прежде гораздо вбдаль. и по-MOMY

'

пому врачевство возстановленія нетолько предвидвль, но и преднасадиль въ человъкв, дабы не весма далече отв него блаженство пришло, и дабы онь не уныль, ежели бы не нашель его вы себъ Гибо царство Вожіе внутри нась] и такЪ клю усмотрить бъдность свою вь бездит души, и взираетъ на сего указателя, въ косыв кочеть Вогь дать Себя познать намь. сіе есть Въчное Слово Его вЪ насЪ. \*30бражающее Влагость и Акбовь Вожію, и научается познавать Его Іоан, б. [Ибо столь почно, какъ Адамъ прежде паденія нe ножемь мы никогда видъть Его, вь сей еще плоти живя, понеже и Ісраиль яе могь сносные сіянія его, хомя только вь лицъ Монсеевъ] топъ не будеть имъть инкакого покоя, но топь чась начнеть бъmamb ha cmpEmente momy, komoparo onb весма далеко виднть, и по малому знаку познавлеть, и не престанеть, пока къ Нему пріндеть и постигнеть Его, по своему желанію. Ежели же темно, по просить духь вь немь, ежеля только не бываеть Ему сопротивление, соизволениемь на предложенія плоти, чтобь воззрёль Вогь вь лице Помазяннаго Своего, и чисов Онь быль истинный свёть; свётящійся Bb шенномЪ мірВ. и паки показаль намь nymb

нуть къ Bory, и освъщаль его, чтобъ зны не заблуждалися, оть Котораго нась ради и исходить, и не лице Монсеево. оть коего сы ны умерли, но въ томь, жоторый есшь жизнь, и даеть, который есть Пророкъ, Второзак, 18. объщанный, который совершенное и телесное благовъ. стіе опь Оща просвёщенія принесь сь Собою, начавъ ствлекать насъ отъ міра, напослъдокъ времени, и особливо чрезъ духа Своего ежедневно еще приносить, то есть Премудрость и Правду Вожню, которой мы алкали и жаждали, кошорою намь Хрістось учиннася, понеже наша правда доставляеть намь вбуную смерть. И такъ жно не можеть видбые сего подобія, то какь хочеть онь помышаящь о истинномы Вогѣ, котораго онъ никогда не видбль 1. Іоан. 1. Хотя онъ внѣшно хвзанщся о Немь, однако сердце его, понеже ложно, присвояеть такое видъніе, которато онь не имбеть, и съ убійцею Канномь съгаень оть Вога, и презираеть Его, что вся сь обонхь сторонь вь втрующихь и невърующихъ внутренно учинилося, въ сердцахь встхь человъновь, вь конхь богь есть, жь добру ли или ко злу, къ чести или поруганію, и еще ежедневно дблается. О Господи Боже и Отче, хотя я непослу

елушаліемь убъжаль оть Тебя, однако Ты еще исшинный образь и подобіе, и хо. шл я имѣю вь себѣ ядь, то есть грѣхь, однако Ты насупротивь и дѣкарство осшавиль, Твое живое Сѣмя во миѣ, содѣлай щиѣ исплинную кротость, чтобь я вовратился вь меня самаго къ Тебѣ, то узрю я Свёть Твой, который сераце мое освѣщаеть, радуеть, освящаеть, и оть урѣховь очищаеть, Аминь.

# ГЛАВА ХІУ.

Хопя Примиреніе и Оправданіе Человока доластся не вношнимь доломь и средствомь, но только внутренно вь Духо Соменемь Жены, однако даль Богь и вношпо Сына Скосго и Законь, итобь поправденіе паденія всему міру открыто и засвидотельствовано было.

Какь Паденіе, или грёхь, дёлается внутренно въ Воли и Духё, такъ и поправление падения должно быть дёлаемо энутренно въ Воли и Духё, Собственная аюбовь, или присвоение воли, есть основание и корень отпадения во грёхь. Что эсакъ человёхъ долженъ обстоящельнъйте

110-

познать и изслёдовать, ежели только хоuemb прінти ко Богу, а инако онb какь вдравый не будеть пребовать врача. Вь которомь мість проповідь Предшечи Хрістова Іоанна 6. начинаеть, когда Онь возэбщаеть будущій гибьь, происходящій оть безспокойствія совъсти, [что прихоаныв изв упомянутаго познания или вбабнія о Богб и презр'бніи Его] какь и Исаіа сказываеть. Безбожные не имбють ни жакого міра, ибо извић будеть пожирать жхЪ мечЪ, а внутренно страхЪи трепеть: что я всъ человъки должны. чувствовать въ себъ чрезъ откровение гръховъ и то оставляется свободно, избъжать ли гибва, или далбе презраніемь дня посащенія своего прінти въ смятеніе, и потомь ослъпиться. Но понеже съ обоихъ сторонъ [какb omb началя вb Адамлихb чадахb] человъки супь двоякаго рожденія, какъ духа и плоти, которыя также оба во всякомЪ человъкъ върующій зи онь или невърующій, особо однако различно, находяшся: того ради Вогь, какь Строитель вь зваиін Своемь испыпанный и познанный, поставиль нась надь домомь Своимь, сь условіємь награжденія и наказанія чрезь Свое Слово, противъ котораго Онъ не моакеть и не должень дблать, поставиль

яЪ

Googl

= 314 -----

эБ нарстав абры., конхь Онь потомь не хочешь нитыть вь ономь ни небрежливыми. ин сонливыми, ни лъвивыми. Для шого мы справеданво чувствуемь вь себь судь смерти, ежели не хочемъ жизни. Что все сь обонхъ споронь въ върующихъ и неэбрующихь внушренно дбаается вы сердцахъ встхъ человъковъ, къ добру ли ная ко злу к) чести или поруганию, понеже Богь есть во всемь. Но дабы все сіе отхрышь, нанпаче для плотяныхь, кон истребляли Духь Вожій, и по, что дайстводаль Богь вь сердцахь ихь, чему они топропивлялися, сь Канномь не хопълк имфть Слова, и защищали несправедливость, чтыб и благогов Биные заражены были, понеже и въ нихъ плоть еще есть, копорая имбеть вь оной веселіе, забываеть Вога, я нщеть себя самой: по Богь, какь абрный Отець, не желаяй ни чьей погнбели, употребляль многія средства и разными мбрами и образами по удобности эсякаго времени, дабы разумбли, говориль чрезь Свонхь Пророковь, напосладокь и чрезь Сына Своего Евре. 1. и внѣшно много благодбяній чудодбиствіемь оказаль Своимь, наказаль преступниковь, хошя же они наказаніемь побужденные обращалися жь біющему Ощу, исправлялися и благос same

St. R.

----- gis ------

дати просили, для того то ОнЪ только и біеть, [что всъ чада Божін познавають и потому дблають] ежели нога ихь вь Законъ Вожін подскальзывается, и сказывають слаго мнь, что ты наказаль и смириль мя еси, какь и Павель г. Кор. 11. сказываеть: ежели мы судимы бываемь. то наказываемся отв Господа только для того, дабы мы св міромв осуждены не были. Кои же не хощать того принимашь, и попускають колебать себя, тъмь долженствуеть все, что написано, и когда либо изъ усть Вожінхъ изошло, послужить во свидътельство и справедливое осуждение, понеже они ощущають по вь сердцахь своихь, и сверхь шого и внъшно, откровеннымь Писаніемь побъждаются оть Господа который охотно терлить, чтобь Слово Его осуждало суждение, когда затраждаеть имъ уста, что они ничего вопреки не могуть, потому они справедлаво должны представить себя неправедными, прославные Вога и сназать, Господи не внінди вЪ судЪ сЪ рабомЪ ТвоимЪ. ПопомЪ жипь не по своей уже, но по Кшо же не двлаеть сего, н EFO BOAH. однако не можеть отвергать откровенной воли Божіей, пошь правильно оть него таляршнымь судемь, который прежде вну-,шрен-

Digitized by Google

31.6

тренно надь нимь быль, явно изсбличень и доказанъ будетъ. Дъян. 17. (\*) въ чемь онь однако хощбль бы прежде извиняться, жакъ будто онъ не зналь, (\*\*) отъ того строгость лосябдованія Вожеской воли исчезала когда плоть весма сильно брала преимущество. КакЪ во время Ноево въ обществъ было, и изъ особаго провознижло ипо даже до конца міра продолжив. ся. и полько всегда должно расти, Мате. 24. что и въ каждомъ человъкъ дблается особливо по внутреннему прообразованию. Сего ради Вогь [когда наивеличайшая нужда и опасность настояла, вы мірѣ благосостояло] откровеніемь Слова Своего, когда чёмь долёе тёмь плотяные дёлалися, пришеяБ съ СловомЪ своимъ на помощь колеблющемуся и сонливому ніру. и петмъ ободридь его, чтобъ онъ не по тибь только во снъ своемь, что върующее сердце весма часто сильно и праведно чувствуеть, что Онь для человъковъ и для разности времени, весма различно, какъ то въ книгъ бытія усматривается. изБавляеть и доказываеть, не для того, чтобь они чрезь то [какь обрядами и проповблями] извиб сдблалися благоговбинбй шими.

(\*) ДВян. 17. (\*\*) Іоан. I

шими, понеже Царство Вожіе вЪ насЪ есть. никакого енбшияго помощника не тре-M буеть. [ибо оно одно довольно крвпко, и не требуеть никакой подпоры] но чрезь слышанное Слово, внёшно проповёдуемое, чтобъ они тогда внутренно слышали [иначе же нимало оно неполезно] (\*\*\*) увБщаваемы и утбшаемы бывають, не тъмъ ввукомь, который скоро расходится, но ээсмысломь. Подобно какь ежели бы и ээнмвль любезнаго друга, который бы единэоственно для моей пользы побхаль вь от-»даленныя вемли а я замбшался бы с**ь** "аругими сообществами такъ, чтобъ ивсне думаль объ времени "колько вовсе немь, пока пришель бы кшо, и доставиль инъ свъдвніе объ немь; и шакь ежели бы шошь врсшникь ср своею врдомостью быль причиною, что я спѣшиль ему на встръчу, то справедливо долженствовали бы к его непріятели, слушавшіе вбломость такь же, какь я, оъжать на встрёчу, но то не бываеть, понеже они ошь ненависти и непріязни не могуть смотръть на него, и гораздо лучше хотбли бы, чтобь онь энногда не возвращался, слёдовательно заэнсипь що ощь одной шолько благосклонносши

Слово, нешорос сспь СынЪ Вожій вЪ нась.

Digitized by Google

вости и любен, которую я кънену имбю, я которая гонить меня на стрътение, в потому Господь сказываеть, кио не саышить и не учится оть Отца, поть не приходить ко Мнб. Вибшиее слушание не аблаеть Хрістіаниномь, не аблаеть и блаженнымь, а ннако бы всв были блаженными, кон только случають, какь m٥ плотские мнять, которые внутренно не уважають, и для того стараются защищать свою злобу и укрѣплять вкѣшнее блаженство и оправдание, и составляють его, чрезь что хотять они избавиться отв своей злой совъсти, и сказывають, понеже они въдають, и читали Слово Вожіе, то получать ени еще исправление. Вогь милосердь, котораго милосердія однакс справедливо не получають ть, кон свос. нравно презирающь день постщения своего. и мнять сами быть Богомь, понеже они въ себъ чающь и содержащь, чщо обращение есль собственное нхБ дБло, и чрезь то опридають влечение Опцово, в пошому пребывающь они во грахахь, а еже ли бы они размышляли о проповваяющены Аухъ въ нихъ самихъ, которымъ единст зенно шворишся испинное сбращение, кр щение, обновление, оправдание, то CKO бы нашли, чщо що не наше и че

по Вожіе дарованіе, дбло и даяніе. Ефес. 2. И пънъ справедливо побудилися бы они, попустинь себя Духу Божію, дабы обрашиться. О Господи Воже и Ошче, Ты встмь даль купно Твое Слово, Законь и Духь, сотворивь встхь ихь по Твоему подобио и образу, дабы они чрезь то дожазаны и увбщаваемы были о Твоей спасительной воли во нихо самихь. И такъ встять кои съ двшьми предають и оставляють себя Тебъ, творишь Ты блаженными Словом' Твоим' вь нихь', и какъ эбрующимъ служипь оно вь свъпь, жизнь спасеніе, такъ и невърующимъ слуx жить ово въ смерть, тму и въ судъ осужденія. Но понеже Ты не имбешь веселія ни въ чьей погибеля, но хочешь чщобь всё они внутрь просвёщены были Сло**вонь** Твоимь, по открываеть сіе Твое Слово, Эзконь и Волю вь буквахь и плоши, и попускаешь проповбдовать во свидбтельство, воскопять ан человъки пробудиться оть яна гръховь, и паки воврашишься во внутреннее царство Твоего Сына вь нихь са-ЭнихЪ. О Господи! обрати насъ, и просвёти сердца наши, да прінмемь сихь Твоихь двухь свидетелей, и со Хрістомь вніндемь накомець язь сей бадсшвенной юдоди вь вбчную MHAND AMHND.

**LABE** 

Digitized by Google

1

320 ====

# глава XV.

Върующіе паки отдають Господу вь обращенія все то, что они чрезь гръхь украли и похнтили; невърующіе же пребывають плъненны оть себя самихь, и должны признавать, что они справедливымь судомь Праведянго Судіи вь нихь самихь осуждаются.

L осподь есть Богь только вбрующихЪ, то есть, для нихь и сь ними, и есть однако при томь Господь всёхь господствующихь, о семь должно смотрѣшь у Павла, когда · Онъ [Господь или Вогь] объявляеть сего ради оное Слово значить и Судію, каковымь окажеть себя Богь для твхь, ков презирають Его съ благосшію Его, которая есщь Вожество, чпо нынь на вста невБрующихь особо уже идеть и заключено, понеже Господь познаваеть ихь, кто они будуть, что должно во свое время потомь открыться, какь то доселя вь немь самомь было, на сіе Павель 🙀 Корине. 15. взираеть, для того кто пре небрегаеть благость и любовь Вожію, н сажденную во встхь человахахь, купнол YAHD-

3,21

удивленіемъ славъ Его, которымъ мы повиженные или умаленные св 24. Спарцами пали на лица наши, которое насъ потомь гоповить быть участниками Его Вожества и Благости, ибо она унижаетЪ нась, чтобь мы возвысилися чрезь Него. мы хотвешіе прежде имбть изь нась самихь, и почитавшіе за наше собственное, и похищавшие по, что Богь свободно сотворияв, ноо мы то чувствуемь вь себв данное изъ благодати, и начинали себъ самимь. вь томь нравиться, и себя искать, Вога вабывать и отрицаться, сіе есть гръхь, изь кошораго мы хотъли сами себя освободить , когда возчувствовали мы, и были во имшеловкв [кошорая удобный ымветь входь, но посав дощечка опускается,] по быль плодь гръха, чно мы не обращалися кЪ тому, который одинЪ только могь пособить намь, даже оть колораго мы происхожденіе наше имБли. Ħ сте Сабляли бы мы не для того; чтобь ожошно изь любан бышь при Borb 20 чисть ушо, грахь въ нась истреблается элоничен со бы прошивнаго Вогу вь нась, не пребыдо, сего ради вбрующіе желають и чаоть только блаженства : но для собст-Зенной нашей подваю, и изБ сшраха муки. XOIIO-

· · · ·

которая открываень сааву Всемогушай Господа на презръние Вожества Его "Погла мы сами шъмъ хощъли быть. Тогда ошабалющся другь от друга два съмена Кажново и Снеово , первое когда вышеупомянутое исполнилося въ немъ и идетъ съ своимЪ своенравіемЪ не хошЪвшимЬ покоряться Вогу, ни уклоняться Вму, по стопань Канна оща своего, и думаеть. что со своимъ пришяжаннымъ и похищеннымъ Вожествомы, при коемь однако не имбешь онъ мира, и спыдится еще отдачи 06рашно [чъмь онь прославляеть Господа] пройши и что Аблаеть онь для своей соба ственной чести и любви которая ослбич ялеть его, что онь пропивнится Господу своему, и не можеть втровать, понеже на хочеть переспать от дбав своихь; и внінни въ покой Господень, шого ради Фра-**Ведяньо ему шрудь и рабоща во Всяконь** безснокойсшев, в смяшение совбсти, кон рое самь онь навлекаеть на себя, при чнияещся ощо сильной руки Господней, торую мянть онь постаны, уналчиная

GOC

появ, что онь должень первбе желащь сердечно благосын и благодаши Вго. [хота онь твлесного желаеть, какь знака на чело] она же не человбческимЪ образомЪ нропивныся, какь що онь охошно бы хотваь обринять Вога, но образь и познаите ся въ совёсти чувствуется въ нась ж жалуется на нась, что мы не праведно дБлаемь, а притомь вь престережение поязываешь намь немощь нашу, не захочемь ли им обрашиться, ежели не можемЪ остиpis у жала ошкусить, что все принадлежить долготерпанию вожию, чамь протибеляется, какЪ то учинищся безбожнымь понеже они не чувсшвують дюбви Его вь сердцахь своихь, кощорую они прежде науоняющь своею собственною-дюбовію. To-То ради они осуждають Господа, и слатають на него вину, что они не имъють такихь же сердець, какь другіе, 2 + H6 хонять ваботниться о своемь отпадения ж в слушать проповёдь Ісаннову, но еще непрерывно надбются и уповають на свое февбожное божество своенравія своего, чрезь

= 324 ==

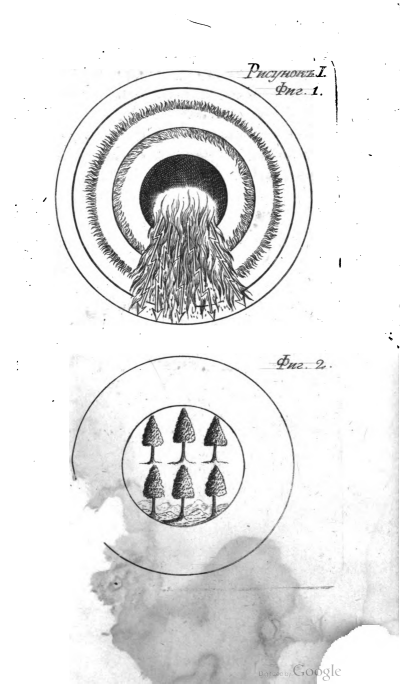
то презирають они помещь, эбрность аюбовь Вожію, которую являеть Онь всёна Соонмь шварямь, хощя они враги Его сушь. а сопротивляются уптивющему Духу Ем уБ нихЪ н. вВчно святлящемуся свёту. Toто ради справедливо то, что Духв и Свѣть превращается имb вb уныніе и тму, хотя Онь учнаь нув молншься, я онн зыля бы блаженными. Ежель же хошашь они имъть любящаго Отца врагомЪ и тиранмонь, що не быззеть Самь Онь которых стив самая Любовь, но по мнБнію и суж. денію ихь сей вь сердцахь ихь, чъмьони себя почипають, ноо погнбель происхо дить иль тебя Ісраилю, сказываеть Оса И такь кта познавь порибель, не хочеть "nexama cnacents ab Bort, komopoe Onb gams vomosh, momb ab csouxb rpfxaxh, fesb Boжіей вины, погибаеть, и дблается ену в. его невбрію, ежели же возлагаєть опь за-'ну на Бора, чию ОнЪ не изблаллеть его. « самь онь то зналь впередь, что будеч сосудомЪ гнёва, по ему [понеже онЪ пр чарбаб средство избавленія своего .

ное упорание на его милосердие съ отреченіем'ь себя самаго, какь причины погибели] правильно отвътствуещся и человъческимъ образомъ, какъ Павелъ, по обруганной наи приняшой върБ, вводишь паки во всемогущую Премудрость Вожію накь вЪ нензреченную бездну, ради враговъ своыхо, кошорые хощбли шакже Вожіным быть в сказываеть. О человъче кшо ты, что хочеть стать предь Вогомь для отвБия. Ежели же сказывають они, кшо сопропивалася волн Его, чрезь то мнять они неправо, яко бы Онь нудить ихь къ осуждению. Его же есть воля, чнобъ погибли ш5, ков сопренивалются воли Его в не хощать послушлнаыми быщь, что н есть осуждение, а иначе водя Вожія быва бы прошивь себя самой, ежели бы Онь же хощбль, чтобь воля Его исполиялася. О Господи, Ты ВБчное Добро, Ты непремвиный сколь справедливо должны грашинки, чувсшвоваль въ себъ самяхъ зло и ненависть, когда Тебя облиняють по своену ощущению, мапропинь же того по-Φ3 слуш-

## ------ 326

слушливия сердца чувствують и вы себй саннкы, что Ты пребываены Влагосты, Вёрность, и эёчная Аюбозь, и це ножеты перенёнаны Себя, за що славлю Тя Отче во эёчность, что злоба сана себя мучить и пакарываеты.

конець.

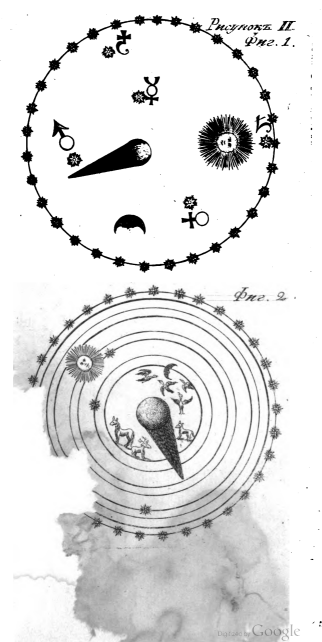




•

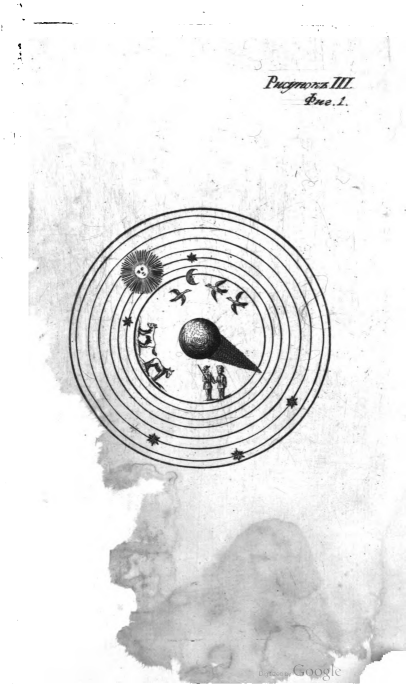
.

.

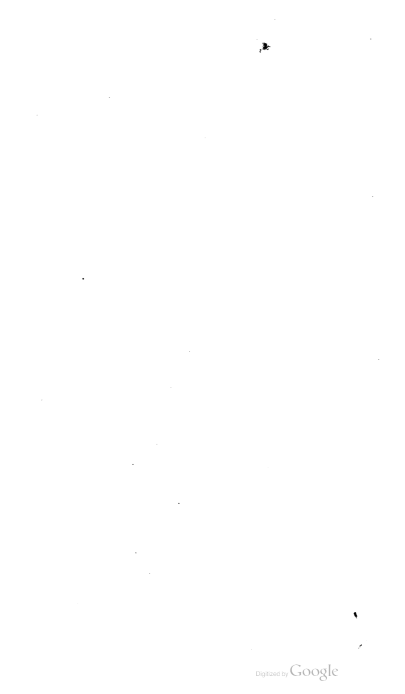




.









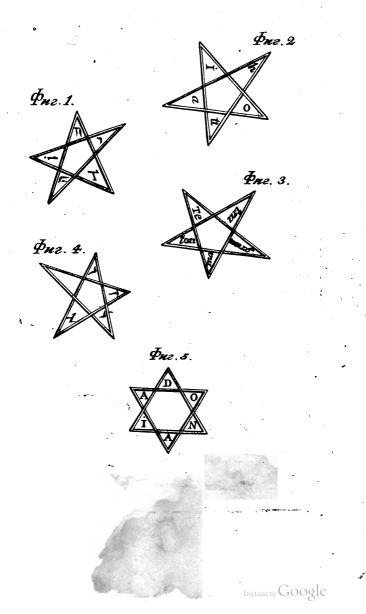
•



.



Praymons VIII.

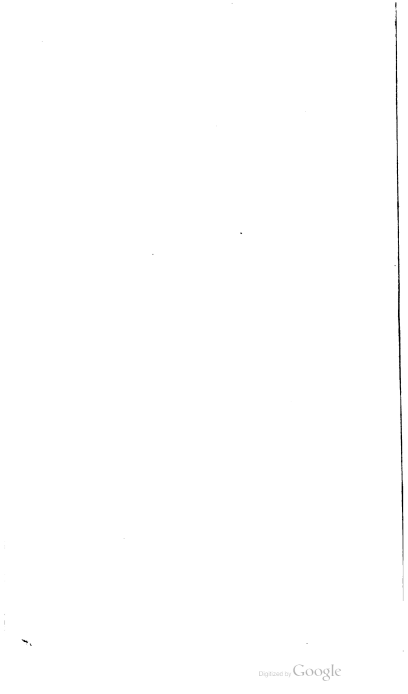




•

There have a second - 13 a grand and and a 111 " meen diene - 181 15 anal conse 221 A secondara La

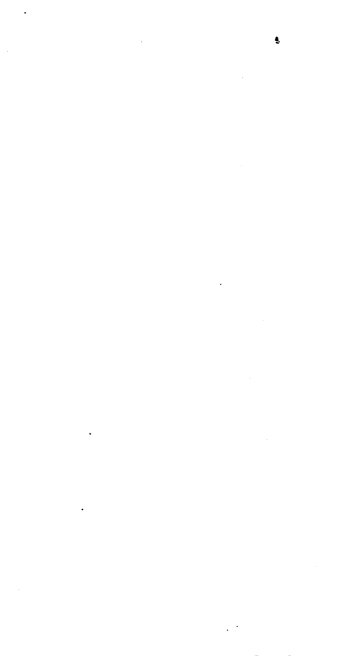
•



Digitized by Google

.

.



•

-e.,

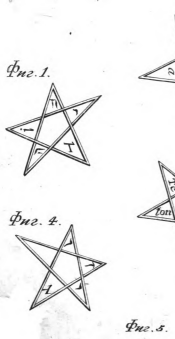
Digitized by Google

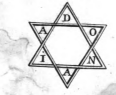
Programa VIII.

0

Фпг. 3.

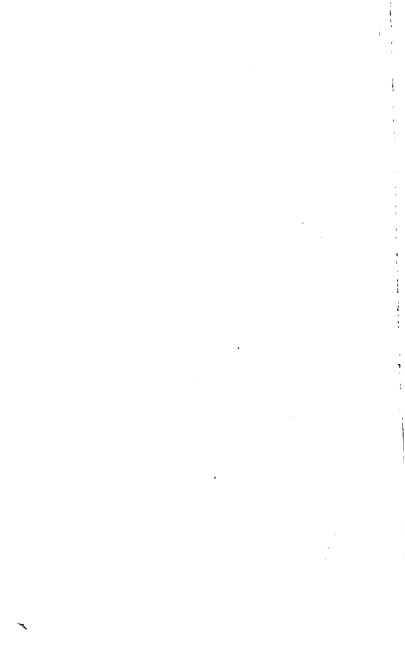
Pne.2

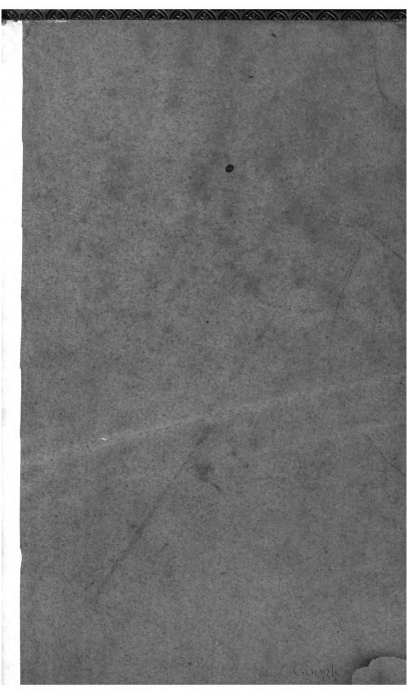






Three configuration - 12 The programmer C - 31 grand and here and the " Breenedicent - 181 Paral corre 201

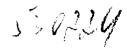








NOISIVID SITLAE GNA SIVAJE



ŝ



.

.

· ~ /

3

.

Digitized by Google

H - HONTINA 5 54 perraismain Equa coosesse ena que unque more stague Im notpu bal,



