

## סור ריקכוו ושרפה

РАЗСУЖДЕНІЕ ОБЪ ИСТЛЬНІИ И СОЖЖЕНІИ В С В Х Ъ В Е Щ Е Й,

по чудесамъ онаго въ царствъ НАТУРЫ И БЛАГОДАТИ,

оппносишельно

КЪ БОЛЬШОМУ И МАЛОМУ МІРУ, (Macro- et Micro-cosmice)

### яко ключь,

Которымъ отверзается путь къ усовершенствованію, обнажается сокровенное въ тваряхв, и основательно познается просвътлъніе смертнаго тъла.

Истину говорю вамо: если пшенитное верно упавши во землю не умрето, то оставтся одно; когда же умрето, много приносито плодово. Голин. XII. 27.

Земля, и дела яже на ней, сеорято. II ПЕТР.

Переводъ съ четвертаго и многими любопышными примъчаніями умноженнаго изданія, на нъмецкомъ языкъ печатаннаго во Франкфуртъ на Майнъ, въ 1771мъ году.

МОСКВА, въ типографии н. с. всеволожскаго. 1816. Печатать дозволяется съ тъмъ, чтобы по напечатани, до выпуска въ публику, представлены были въ Цензурный Комитетъ одинъ экземпляръ сей книги для Цензурнаго Комитета; другой для Департамента Министерства Народнаго Просвъщенія; два экземпляра для ИМПЕРАТОРСКОЙ публичной Библіотеки и одинъ для ИМПЕРАТОРСКОЙ Академіи Наукъ. С. Петербургъ, Генваря 7 дня, 1816 года.

Цензоръ Ст. Сов. и Кавалеръ ИВ. ТИМКОВСКОЙ.

### I. КОРИНО. ГЛ. XV. СТ. 55.

THE PYCATE WITE

ROBERT REPRESENTA

deriver and the and the contract on

Поглощена смершь побъдою. — Смершь! Гдъ швое жало? Адъ! гдъ швоя побъда? —

no ou construction and action amount



Германа Фиктульда, (Барона Мейнштофа) Химическій, Философскій пробцый камень (оселокь) Часть І. стран. 79. Дрезденскаго изданія 1784 года.

« No 65. Сочинитель трактата: Раз-« сужденіе обв истлівній и сожженій « всБхв вещей, по чу десамв онаго вв « Натуръ и Благо дати — изданнаго « во Франкфуртв, долженъ быть Его « Превосходительство Господинъ фонъ « Лень (Loen), бывшій во Франкфуртъ « Резиденть Его Величества Короля « Прусскаго. Онъ одарень быль высо-« кою Премудростію, и въ семъ неболь-« шемъ сочинении сказалъ болве, нежели « обыкновенно говоришь дозволяещся. — « Вамъ, любигпели обоихъ великихъ свв-« товъ Натуры и Благодати! весьма ре-« комендуемъ мы сте сочиненьице; ибо « оно можеть привести вась къ вели-« кой мудрости, и сочинителю обязаны « мы за него великою благодарностію. »

Объяснение знаковь, стоящихь нады нъкоторыми Еврейскими словами.

- г должна произноситься мягче, какъ на пр: въ словъ Богь, а не какъ въ словъ городъ.
- Знакъ сей показываеть, что буква г должна произноситься грубъе, какъ на пр: въ словъ городъ.
- \* Знакъ сей показываетъ, что буква г не должна вовсе произноситься.

There is a more ground in the little of a country

and any and I was a part of a language of a

chin ; onesessantino div mix acceptanton »

SERVER AN ASSESSMENT ASSESSMENT OF DEC. P.

somethin organization in , this post in ton a

# предисловіе.

THE SELECT OF GENERALIS CHOCKED OFFI

HORAGERA, O month crashessemb Ca.

почтенный и безпристрастный читатель!

Чаянте лучшихъ временъ возбудило великій споръ и переписку въ
міръ. Приводишь здѣсь о шомъ объихъ сшоронъ мнѣнія и положенія,
будешъ просшранный и безполезный
шрудъ. Препяшсшвіемъ, недопусшившимъ глубже вникнушь въ сію
важную машерію, можешъ бышь
было и шо, чшо при Св. Писаніи
худо руководсшвовались внѣшнею
Нашурою, не вникая въ ея измѣненія и различныя дѣйсшвія, и чшо не
находили гармоніи между сими двумя свѣшами: ибо чшо Нашура воз-

дыхаеть объ освождени своемь отъ прокляшія, о шомъ сказываешь Св. Писанїе, Химигеская же Философія осязательно то представляеть. Начало къ сему (освобожденїю) есть истлвніе, а конецъ совершается чрезъ сожжение. Предметъ сего сочинения къ тому же клонится, чтобы изъ сего самаго основанія представить оному опыть. Все испытывая, дер. житесь добраго! — Interim vale, et si vis, fave ei, qui tibi; licet non faveas, favet. (За тъмъ прости! и ежели хочешь, будь благосклоненъ къ тому, которой къ тебъ благосклонень, хошя бы шы и не имълъ къ нему благосклонности.)

minaculi all'aqu c'are tost a orace

ayao pyaosoaceuscosance safemero

changement, as all walled as consequents

WENT THE PARTY NEWS PLEASURE WHEN THE

-con advinced one, one thromas our

# סור ריקביי וטרפה

или

РАЗСУЖДЕНІЕ объистльній и сожженій в с Б х ъ в е щ е й.



I. N. J.

В. И. І.

S. 1.

Глувокомысленный и справедливый ошвёть даеть у Августина въкниге 1й о порядке, гл. 7. Лищенцій Тригецію, говоря: «Богъ поистиннё любить по- порядокь; оный оть Него истекаеть и при Немь находится.» Но ктожь

можеть изследовать тоть порядокь, который въ Господъ и при Немь? И пошому Каббалисты, находя многокрашно въ Св. Писаніи, что Богъ вся Премудростію сотвориль, Псал. 103. ст. 24. вывели десять Сефиротовь, или Высочайшихь духовь света, вь Господе Богв находящихся; ибо справедливо то, что Діонисій Ареопагинъ написаль вы книгв своей о Небесной Гераржін, гл. г. «Челов вческому уму не воз-« можно возвыситься до духовнаго раз-\* умвнія, ежели не будеть онь кь то-« му руководствоваться подобіями и « образами смершныхъ вещей.» Такимъ образомъ сдвлали они слвдующее заключение: Понеже ни на небеси, ни на землв, ничто безъ порядка стоять не можеть, то въ Высочайщемъ Существъ должень быть уже превосходнойшій, наилучшій и святьйшій порядокь; и поглому поставляли они сихъ Божественныхъ духовъ світа не только въ прекрасномъ порядкъ, но учили еще, что оть оныхь всв изліянія вь порядкв же и въ швари низходять. Менас-

сет\* - Бенъ - Израель въ 64мь вопрост на книгу Быт. §. 2. говорить: «Десять «Сефиротовь истекли изъ первой при- «чины; они суть Лучи Божества и да- «же самое Божество влито въ нихъ. » Далте говорить: «Вст Каббалисты чучать, что десять духовъ свта не « только изходять изъ Господа Бога, « но и соединены съ Нимъ, какъ пла- «мя съ огнемъ и лучи съ солнцемъ. »

### S. 2.

Кто знаеть, что Каббала происходить оть Адама, Ноя и Моисея, какь обыкновенно о томь учать, тоть не будеть отвергать, что они прежде говорили о сотворенныхь вещахь, а потомь уже оть нихь препровождали къ невидимому Существу, такъ какъ и Мудрецы въ своей Метафизикъ сей же порядокъ наблюдають и пишуть о томь слъдующимь образомь: « Низхожденте « Существа, которое проповъдуется, « ясно научаеть, что оть разсматри-« вантя всеобщаго Существа, должно « идти къ разсматривантю сущности, « яко Первоначальнаго Существа, а па-« че всего къ созерцанію духа. » Сія люди столь много познали порядокъ въ Богв, что они трехъ Вышнихъ Сефирошовь: Кешерь ( ЭДЭ Корона), Хохма́г\* (ПРЭО Премудрость) и Бина́г\* (П] Разумь), хошя одного оть другаго опіличили, одчакожь включили оныхь вь первую причину ( Primam Causam ). Почему лучше назвашь ихъ віпеченїями (Immanationes), нежели испісченіями (Emanationes). Они признаюшь также и въ прочихъ семи Сефиротахъ порядокъ: ибо всв Божескія изліянія на півореніе и вь тівореніе изображаються вь превосходной Гармоніи.

### S. 3.

А поелику Высочайшее Благо сохраняеть порядокь при Себв и въ Себв, то Оно и не сотворило ничего безпорядочнаго; но всв Свои твари поставило въ такую правильность, что каждая получила извъстное, ей принадлежащее мъсто. Такимъ образомъ Ангелы при сотворенти своемъ, хотя и всв

сопворены равными по Еспеству своему; но по разности ихъ служенія, находятся между ними различные порядки. Почему весьма прилично будеть здвсь разсмотръть то, что пишеть Діонисій Ареопатишь въ книгв своей о Небесной Іерархіи, а именно: въ Иперархіи ( ілерархіс), или въ вышнемъ порядкв (чинв), поставлены Серафимы, Херувимы и Престолы; въ Месархін (избархіа), или среднемъ порядкв, стоять Архангелы, Ангелы и Силы; въ Ипархіи (плархіа), или нижнемъ порядкв, находятся Господствія, Княжества и Власти. Ишакъ, когда находятися порядки между Ангелами, то следуеть согласиться, что существуеть между ними первый, вторый и препій порядокъ, равно пакже должно приняшь и то, какъ изъ Св. Писанія доказывается, что есть Ангелы, которые одарены большею крвпостію и силою, нежели другіе. Даніил. гл. 10 и проч. А когда доказано, что одинь Ангель имбешь предъ другимъ болве господства и особенныя служенія, то следуеть изъ того, что одни подчинены, другіе же одарены такими свойствами, что и во Хрісте Ходатав могли укрвплять ослабвавшія силы, (хотя сіе и сказано единственно объ одномь). Итакъ, не упоминая теперь о другихъ свидвтельствахъ, следуеть изъ всего сказаннаго, что те Ангелы, которые превосходять прочихъ въ помянутыхъ силахъ, должны быть и причисляемы къ вышшему порядку.

## 

Что порядокъ существуетъ и въ царствъ тъмы между отпадшими духами, и существовать долженъ, дабы царство Сатаны не рушилось, но устоять могло, сему научаетъ Спаситель у Марка гл. 3. ст. 26. Мы находимъ въ Посланіи Павл. къ Кол. гл. 2. ст. 15, что и у нихъ находятся Княжества и Власти, не столько для господствованія надъ развратнымъ міромъ, сколько по причинъ первобытнаго ихъ состоянія, въ которомъ они сотворены были. Ибо, если между ними есть легіоны,

то оные должны им вть и начальствующихъ. Машо. гл. 12. сп. 24. которые крвиче и могущественные прочихы, а пришомъ и злобою несравненно превосходящь своихъ подчиненныхъ. Луки гл. 2. ст. 26. Но чтобъ между сими опппадшими духами были девяпь порядковъ (чиновъ), о томъ ничего върнаго заключить не льзя. Желающій о семъ знашь, можешь чишашь Синтаксись чу десн. Искусства, Петра Григорія Толоцано и Віера о ложной Демонской монархіи. Согласно однакожь съ Божескимъ порядкомъ, чтобы духи свъта, не устоявшіе въ истинв, въ которую Творецъ облекъ ихъ при началЪ, должны были, по свержени оныхъ во шьму, перейши изъ одной крайносши въ другую со всъми ихъ прежними дарами и славою различныхъ своихъ мѣстъ.

# S. 5.

Порядокъ, Создашелемъ всяческихъ, при сошвореніи между звѣздами учрежденный, сшоль исшиненъ, чшо о немъ много находишся различныхъ очевидныхъ свидъщельствь въ Св. Писаніи, и пришомъ онъ споль ушверждень, что Богь Единому Себв предоставиль нарушить его по Своему изволенію. **Терем.** гл. 3. сш. 36. гл. 33. сш. 26. Такимъ образомъ всв зввзды не шолько должны наблюдать первоначальный свой порядокъ и кромв предписаннато имь теченія другаго не иміть, Псал. 148. ст. 6; но отправляють звание свое сь радосшію, шакь что Варухь осміливается сказать: гл. 3. ст. 34 и 35. « Зввзды сіяють въ чинв своемь сь ве-« селіемь, и когда Богь призываеть « ихъ, то они ошввтствують: Се мы! « и сіяють сь радостію, ради Сотвор-« шаго ихъ. » Кто усомнится, чтобы сей порядокъ небесныхъ свътилъ, не приносиль землв великой пользы? Ибо куда простирается ихъ свёть, туда преимущественно досязаеть и сила ихъ, на что Создатель взираль еще при самомъ сопворении, даровавъ одной зввздв болве сввта, нежели другой. Подобїе сему изобразиль въ пророчеств в своемь Даніиль, гл. 12. ст. 3. вь лиць учителей, которые по переводу означають собственно смыслящихь (Intelligentes), а его перомь чрезь Божественную премудрость написаль Павель кы Корино. 1 Посл. гл. 15. что слава небесныхь тыль будеть сообразна звыздамь, и хотя вев они найдуть обители вы дому Отчемь, подобно какы сти свытила имыють собственное свое мысто и пребыванте на тверди, совсымы тыль одно тыло будеть прославленные другаго, превосходя оное свытомы и славою, о чымь ниже сего ясные сказанно будеть.

### S. 6.

Но не только звъзды имъють свой порядокь касательно ихъ теченія, свъта и величины, да и все то, что въ твореніи произведено, поставиль Богь въ такой порядокь, который не могь быть лучше; и дабы каждая вещь въ ономъ пребывала, и ни одна не мъщала другой, сообщаеть Онъ непрерывно Свою силу и благословеніе, соблюденіемъ непрерывнаго круговраще-

нія (circulationis), восходящаго (ascendendo) и низходящаго (descendendo), къ которому порядку круговращенія принадлежать разумные и неразумные существа, безжизненными кажущіеся и движущіеся, и гдв всегда два противу трехъ и одно противь другаго поставлено.

### andorog an grant S. 7. The control of omness

обыь одио инид будения просправений Подобный сему порядокъ учредиль Премудрый Создашель и въ возвращеніи Своихъ пварей въ первое сіяніе свѣта, котпораго никакъ миновать не можно, и который есть истлиние и сожжение. Ибо когда первый человъкъ потеряль свою славу чрезь жалостное гръхопадение, тогда въ тоже самое время изречение Божие: смертию умреши! перешло въ свое исполнение. Сте проклятії расположило тібло къ истлівнію и ввело основание къ совершенному его раздівленію, дабы послі предшествовавшаго сожженія, въ воскресеніе живота бышь ему свъшлымъ и прославленнымъ,

вь воскресение же суда продолжитиель-

### §. 8.

Тварь, которую воля человъка подвергла шакже подъ прокляшіе, имбешь одинакую съ нимъ надежду чрезъ сіи же самые пуши достигнуть перваго своего совершенства. Сте можно усматривань изъ того, что всв нроизведенія трехъ царствъ творенія ни отпъ испілвнія, ни опів сожженія не полько не уничтожаются, но еще примътнымъ образомъ умножающся и улучшающся: ибо пока они не входять въ первый свой Хаось, то представляются глазамь нашимъ въ видъ гораздо благороднъйшемъ, изъ чего ясно усмотрѣть можно, что начало къ улучшению состоить единственно въ иставни, конецъ же въ переходь чрезъ сожжение.

### 9.

Итакъ не возможно ничему ни возрождену быть, ни обновиться, если тніеніе, разръшеніе и сожженіе не бу-

душь шому предшествовать, и какь сте происходить въ отношенти къ земнымъ півламъ, піакъ равно чудесная гармонія натуры и благодати, показываешь намь, что толико Премудрый Создашель, желая паки учинишь все новымь, не исключиль изъ подобнаго же порядка и духовное существо. Но Гудеи заблуждаюнь, принимая описанную у Дангила огненную рѣку или потокъ, гл. 7. cm. 10. ( אבר הוא דור הוא Таръ ди нурь), которое слово переводится огненнымь лучемь, за посвященную къ очищенію душь. Писаніе представляєть сїе шочно подъ шфмъ же названіемъ, какъ 2 Корино. гл. 4. ст. 5. Хоття нашъ вившній человікь испільеть; Кол. гл. 3. ст. 5. значить оное умерщвлять уды. 1 Корино. гл. 3. сп. 13. и въ слъдующихъ упоминается объ испытаніи и ошкровени огнемь, шакь какь у Малахім гл. 3. о проясненім, растопленім, очищении и омовени, подобно какъ плавильщики очищающь мешалль, и шамь выражение слова Л'Т (Бори́ть) не означаеть собственно простое мыло,

а слвдуя гармоніи языка и произношенію Іудейскому, оную Borris, или Borгах, то есть буру, которую золотыхъ двлъ мастера обыкновенно употребляюшь при расшапливаніи золоша, какь способную къ тому Ө, изъ которой равномврно можно сдвлашь и острый соленый щелокъ для измовенія нечистопы. Сличи съ онымъ Іерем. гл. 2. ст. 22, гдв также на коренномъ языкв говоришся о селишрв (ЭДЭ Нешерь) и бурв (ЛУТ Борить) какь о двухь соляхъ, кошорыми производишся растапливание и очищение. И потому, когда ветхій человѣкъ грѣха пройдеть чрезъ мисшическую смершь и огненное испышаніе, шогда новый человівкь соразмірно тому можеть еще въ жизни сей воскреснушь. Филипп. гл. 3. ст. 10.; что хотя и должно произойти непоспижимымъ, однакожъ дъйспвительнымъ образомъ. Тогда только изходить спасение Новаго Завъта изъ поврежденія, жизнь изъ смерти, радость изъ скорби, надежда изъ опичаянія.

### S. 10.

Такимъ образомъ истление и гниеніе показывающь намь, что вь твлахъ должно бышь нѣкое шонкое (subtilis) существо, которое никогда не покоишся, но безпресшанно трудишся, чтобы или нвчто разрушить, или вновь породишь. Въ живошныхъ и раствніяхь двйствуеть оно весьма скоро, потому что твла ихъ не крвпко связаны, но въ минераллахъ и металлахъ гніеніе производишся съ великимъ шрудомъ, пошому что они крвиче заключены землею, хошя при разрвшении желвза, посредсивомъ кислотъ (acidis), и чувствуется вонючій запахь. Сей дібіствующій Духь есть не иное чіпо, какъ вышедшая изъ Бога сила при сотворении міра, посредствомь которой всв вещи живушь, движушся и разнасаждающся — есшь повсем встно изліянный оть Св. Троицы Руахь Элогимь, (Очто мут) которой не быль третіе лице Божеешва, какъ то нвкоторые изъ ій гл. ки. Бытія силятся выводить по отношенію къ слову Элогимь, и которой

принадлежишъ не одному или двумъ лицамь, а цівлой Всесвятівйшей Троиців: Почему Руахъ Элогимъ долженъ бышь сошворенъ и испущенъ не шолько ошъ Опца и Сына, но опъ Всвхъ Трехъ Лицъ въ одно время, для соблюденія и подкрВпленія сего міра и іпварей онаго. Онъ весь есшь огнь, духъ и жизнь. вдохновень и впівлесень во всв швари вообще и въ каждую изъ нихъ въ особенности. Онъ есть то, что въ тваряхь скорбить по паденіи и воздыхаешь обь освобождении своемь опив работы сему преходящему веществу, чая выдши изъ неволи шлвнія, какь о семь ясно сказываещся: Римл. гл. 8. ст. 19. и след. Сей духъ даеть отнь вину и веселипъ челов вческое сердце, равно какъ онъ же укрѣпляетъ его въ хлъбъ. О немъ говоритъ Давидъ, Пс. 103. ст. 30. Ты пошлешь Духа Руаха Твоего и созиждутся, который духъ или дыханіе Господне и скота побуждаеть. Исаїн, гл. 63. ст. 14. Сте дыханте называется обыкновенно Нашурою, чрезъ кошорую язычники прославляли Бога и возводимы

были къ Вышшему Свёту, познаніемъ чудныхъ ея двиствій и силы. Римл. гл. т. ст. 20. По сей-то причин взываеть Аравійскій Царь Геберь шакь: Sublimis Naturarum Deus, Benedictus et Gloriosus, т. е. Высокій, Благословенный и Славный Боже Натурь! — Правда, что познаніе духа живошныхъ и расшівній и понынв осталось въ великомъ мракв, и что на злоупотребление духа сего нимало не внимающь: въ раствніяхь обращаепіся онь на сладострастіе и роскошь, а въ живошныхъ поступающь съ нимъ мучительски и немилосердо; но не безь великаго за то отвъта. Ибо Богь печешся и о волв, и блажень человвкъ, которой и скотовъ своихъ милуетъ! --Куда отходить по смерти сей духь живопныхь, коппорый являеть въ нихь благоразуміе, предусмотрительность и многія другія удивительныя свойства? Кто можеть его разрушить и уничтожишь, когда онъ есшь, по ясному свидвтельству писанія, оть Бога испущенное дыханіе? Или пусть скажуть мнв, извъсшна ли шайна, сказанная Хрісшомь о

раствий винограда, Мато. гл. 26. ст. 29. «Я не буду уже болве пишь ошь плода « сего до самаго шого дня, въ кошорой «буду Я съ вами пишь новое вино въ « парствій Опца Моего. » Для чего стоянь около Престола Божія четыре живопіныхь? Апок. гл. 7. ст. 11. Также почему на томъ свътъ видимы кони бълые, вороные и рыжіе? Захар. гл. г. сп. 8. Апок. гл. 6. Вселенная исполнена духа Господня! Премудр. гл. г. ст. 7. Сей Духъ можеть выработать искусное и премудрое строеніе внішняго тівла; онъ не бываетъ разрушенъ послѣ смерши, но сохраняется въ своемъ воздушномъ Хаосъ, дабы бышь употребляему по благоизволенію Создашеля; ибо возлушное сте море, въ которомъ мы странсшвуемъ, есшь вещь самая существенная (est ipsissima res), родь самый всеобщій (genus universalissimum), посредствомъ коего челов вки получають къ содержанію своему віто боліве, нежели пищу и питіе, и изъкоего мы непрерывно приппягиваемъ силу и жизнь. Воздухъ исполненъ пріятивищихъ цввтовь, въ чемъ

собственными глазами можно удостовъришься, когда цвъшы сіи искусствомь будушь уловлены въ свойсшвенномъ имъ магнишв (appropriato magnete) и разпростертой клейкой (viscosa) сети; въ немъ (воздухв) слова наши сгустившись должны хранишься, яко свия, посвянное въ ввчность, и когда сія книга будень разкрыша, то люди за каждое праздное слово дадушь ошчешь. Въ семь-пю воздухв очищающся всв вещи и паки достигають первоначальной своей свободы и существа; тамъ снова содълывающся онв способными къ порожденію. Воздухь есть сосудь, содержащій вь себв жизнь и смершь, о чемь говоришъ Сендивогій: «Есть въ воздух в « духъ, котпорый по стущени своемъ, « драгоцвинве всей земли. »

### S. II.

ero general near actions are comments

Улучшение тварей чрезъ тавние и сожжение совершается тогда только, когда сокрытое будеть открыто, и когда освобождень будеть духь, кото-

рый заключень въ шВлахъ, но кошорый не можеть обитать вы нихь вычно, по причинъ ихъ неравновъсія и разрушимости, до твхъ поръ, пока обиталище сте не будеть очищено и посредспівомъ очищенія доведено до не измівняемости и неразрушимаго бытія. Ибо когда машина челов вческого прва опр безпрестаннаго обращенія (motus) соковъ, исполненныхъ всякой нечистопы. ослабнувь, придешь наконець въ упадокъ, тогда водоносъ сокрушится у источника и колесо сломится вы колев. Екклез. гл. 12. ст. 6. Но когда все сте случится, тогда духъ безпрепятственно возможенть обищанть наки въ жилищь своемь, которое такимь образомь учинишся навсегда неразрушимымь.

### Jese Chekonski S. 212. Tousson Pasorsquit

a tipa contratantes a consessa

coasio demanea upi regame di dicascie a

Какія сильныя переміны происходять чрезь истлініе и сожженіе, того не возможно описать: величайшая горечь превращается вы сладость и несноснійшая вонь вы пріятинійшее благовоніе.

Вь доказашельство сему предлагаю здёсь справедливый опышь. Я взяль урину, сгноиль ее, пошомь ошотналь ошь нее лепіучій духь и лешучую соль (spiritum et sal volatile) и вторично перегналь (rectificavi); за швмъ влагу (humidum) выпариль (evaporavi) до паточной густоты, и послѣ того вонючее масло сжегь шакь, что уменя на див осталась одна только черная, разноцвѣтная земля. Сїю землю истеръ я весьма мізоко и налиль на нее нізсколько моего предъ симъ рекшификованнаго спирта, дабы только увлажить массу, и сосудъ, накрышый шлемомь, поставиль въ шепловатую золу. Тогда безвкусная флегма (phlegma insipidum) отогналась, а духъ съ летучею своею солью остался при земль. Наливание и перегонку повшоряль я нВсколько разъ. и при сильнвишемъ осущении явилась на верьху моей земли снёжно-бёлая тонкая соль, подобная бёлизнё пера, вкусомь сладкая и пріяпіная какь сахарь и запаху наилучшей выхухоли. . elimentino semila elimentina della compania

### S. 13.

Расшительное свия, ежели не должнопребыть единымъ, но много принести плодовь, то надлежить ему пасть въ землю и въ ней умерешь. Іоан. гл. 12. ст. 24. Ибо коль скоро оно надуется и сбросипъ чрезъ гніеніе оболочку свою и наружную скорлупу, тогда дъйствуешь изъ средошочія внушренній духь, соединяется съ подобнымъ себъ и принимаешь въ себя ошь земли свыше очреватвышей столько, сколько ему нужно для превращенія въ свою наптуру; нЪжные волокны заступають тогда мвсто жиль, и раздвляють непрестанно далве полученный сокь. Итакъ посвянное съмя не есть будущее тъло. 1 Корин. гл. 15. ст. 31. но голое зерно, исполненное собственного своего духа, который только по освобождении своемъ чрезь гніеніе, является дійствующимь, и умножаяся чрезъ низпосылаемую ему изъ воздуха дождевую воду и росу, получаеть новое и совершенное твло. Сколь сильно рабоппаеть духъ сей, видно изъ

ежедневнаго опыта. Ибо изъ маленькаго съмечка выростаетъ превеликое дерево, которато величина и ростъ, были до того въ съмени совершенно непримътны.

### S. 14:

Впрочемъ обыкновенно говорится и пріемлется за извістное, что Богв сотвориль мірь изв ничего. Бышь можешь, что къ сему подало поводъ переведенное глакимъ образомъ мѣсто въ посланіи Павловомь къ Евреямь гл. 11. ст. 3. Но изъ кореннаго текста не можно доказать сего; ибо вещи, которыя еще неявны и невидимы глазами нашими. ниже осязаемы руками, ни оптъ кого кромв безумца не могушь бышь почишаемы за ничто, не имвющее никакого существа. Тамъ сказано: что видимыя вещи соптворены изъ невидимыхъ и неявленныхъ (visibilia ex invisibilibus). Чтожь бы сїе значило, какъ не шо, чшо невидимое духовное Существо можеть быть содвлано видимымъ и твлеснымъ, и на обороть: видимое тёло превращено

наки въ невидимое существо? А дабы физически показать сте нъсколько яснъе, то следующій опыть можеть служить тому изъясненіемъ. Вырой изъ земли молодое деревцо, полщиною около мизинца, очисти отъ земли всв его коренья, пошомь взвёсь сь шочносшію деревцо и запиши его въсъ; возьми запъмъ деревянной, или глиняной сосудь, насыпь оной доброю, хорошо пережженою землею, кошорую шакже взвось и вось ея запиши; увлажь погномъ оную дождевою или иною водою, и дерево пересадивъ вь помянущой сосудь съ сею землею, выставь на воздухь. Года черезь два найдешь, что въсъ въ деревъ чрезвычайно прибавился, а въ землъ не произошло нимальйтей убыли. Изъчего же оно выросло? Изъ невидимаго и неявленнаго (ex invisibilibus et non apparentibus). Невидимый въ воздухв духъ содвлался осязательнымъ твломъ, которой духъ ссъдается во всякой дождевой и росной водв. Ибо что дерево прибавилось въ полщину и выросло не опть грубой воды, коею земля увлажена была, но отъ спу-

спившагося въ нее понкаго воздушнаго Рейаха (П57), сїе подшверждаеть писаніе Іова гл. 14. ст. 9. « Дерево отъ « вони (запаха П'? ) воды процвѣтеть. » Есшьли же захочешь разрушить дерево, то большая часть онаго, какъ чрезъ иставние такь и сожжение возвратится тонкою и грубою водою, или вонючимъ масломъ, дымомъ и горькимъ чадомъ опять въ воздухъ, въ которомъ разтворится такъ, что не будетъ примвшно никакой грубой швлесносши, подобно какъ не льзя ни узнашь, ни ошличить првсную воду, въ соляное море вливающуюся. Сіе-то составляеть Апnulus Platonis или Плашоново кольцо, гдв конецъ обрѣтаетъ свое начало, а изъ невидимаго вышедшее и видимымъ содвлавшееся, находишь паки свой источникъ.

## S. 15.

Въ видимыхъ шѣлахъ чрезъ дѣйсшвишельное косновеніе между собою шончайшихъ изліяній, или сокровеннаго свѣшнаго начала (principii) должно происходить иногда неизвъстное для насъ и чародвиствомь почитающееся двиствіе, хотя никто не можеть отрицать, что во всвхъ вещахъ целой вселенной обищаеть некое тайное свойсшво или любви, или ненависши, которыя безъ видимаго движенія могуть прикасапься другь къ другу, какъ не оспоримо можно доказапь изъ дъйспівія шакъ называемой оружейной мази (Жаffen Salbe) или Симпатической мази (Unguenti sympathetici), по основанію физико -Магическаго, невидимаго и духовнаго прикосновенія, или чрезъ ніжопорой изв в стный Магнетизмъ (ex magnetismo certo). Познаніе, употребленіе и испытаніе тайныхъ сихъ свойствь составляеть естественную Магію (Magiam Naturalem). Ибо кто сей свёть видить сїяющимъ во всей Нашурѣ, не изъемля изъ оной ни самомал вишей вещи, на тверди ли то — въ звъздахъ, на земль ли во всёхъ видимыхъ шваряхъ, и кшо разумветь оный, тоть есть Магь (Magus). На что книга Премудрости прямо указываеть въгл. 7. ст. 10. Премудрость есть

S. 16.

Сіе начало світа находится въ великомъ изобиліи въ самомъ человѣкѣ. Оно находишся въ самыхъ есшесшвенныхъ изверженіяхь и даже можеть видимымь образомъ показано бышь изъ оныхъ. Стоить только разсмотрвть поть и часто случающіеся съ нимъ феномены (явленія): то пришти должно въ удивленіе. На примъръ : замъчено, что если развъшенную въ холодъ пошную рубаціку тереть въ темнотъ рукою, то она издаеть изъ себя множество свётлыхъ искръ; равно и кошки, если въ холодную зиму тереть ихъ по спинв прошивъ шерсши, отбрасывають также ошь себя свёшь, которой есть не иное чшо, какъ фосфоръ высочайше летучій и разръшенный (phosphorus summe volatilis et resolutus). Одинъ мальчикъ купался незадолго предъ симъ во время жаркаго лвша, и когда родишели сшали его одввать, то твло его здвлалось все какъ бы свъть; отъчего они были всъ въ спрахв до пъхъ поръ, пока не изъ-

свъщь и блистание ея неугасаемо. Философы называють сте свътомъ Натуры и другимъ Солнцемъ, при котпоромъ мудрые видяшь. Ибо свъшь Нашуры, лежащій всегда сокровенно въ средоточіи всъхъ вещей для содержанія ихъ, пишанія и прохлажденія, есть основаніе и главнъйшій столпь естественной Науки. Кому сей свёть извёстень, пому открыша вся Природа; но есшьли онъ не извъсшенъ и помраченъ, предъ шъмъ вся Природа пребываеть закрытою и таинственною, или по крайней мъръ покрыта сшоль шемными и гусшыми облаками, что ее видъть не льзя; почему необходимо и нужно, чтобы мы возженнымъ свътомъ разгоняли шьму, покрывающую світь Натуры, или истинное познание вещей; півла же вещей супь оный мракъ и півни, коими свъть Натуры затмъвается, и доколь сій пвердыя и плошныя твла не будушь ушончены, дабы сокровенный въ средоточій ихъ світь, возсіяль и возблисшаль, до тъхь порь останемся мы во шьмв и мракв ночи, не видя восходящаго оца,

яснили имъ чуднаго сего явленія. Сюда же принадлежишь замвчание славнаго доктора Менцелія (in App. ad ann. 4 et 5 Dec. 1. Eph. Cur. in epistola de phoenomenis lapidis Bononensis, въ прибавленти къ 4 и 5 году, въ письмв о явленіяхь Бононскаго камия), гда онъ говоришь объ одной благородной двицв, котпорая когда чесала себь голову, то изъ волось выскакивали свъплыя искры, подобныя блестящимь звъздамь, что и съ нимъ самимь случилось въ его молодости, какъ онь однажды вставши поутру, вощель вь хододную комнашу и чесавь въ ней свои волосы, увидьль выскакивающія изъ нихъ бёлыя свёпплыя искры. Дальнёйшія его о семь примъчанія сушь слідующія: « Какъ въ породъ кошекъ можно всегда « видъть зрълище сте зимою по ночамъ, « такъ не менве того въ то же время « и надъ собаками сте произходить. А Г. « Камерарій примѣшиль шоже и на дикой « козв, у которой замерзшая отъ силь-« ной стужи шерсть, когда крвпко « перли ее напрошивь, изпущала съ « прескомъ большія и свіплыя искры. »

Г. докторъ Лентилій упоминаеть, что въ молодости его при чесании волосъ, вычесываль онь всякой разь, когда хош вль, шакіяжь світлыя небольшія искры; но онь замвчаеть при семь следующее: 1) Что одно только зимнее время на сте удобно. 2) Когда съ холоду входишь въ теплой покой. 3) Наипаче когда волосы мазки и липки. 4) Что трентемъ и чесаньемъ не однъ полько искры возбуждающся, но слышань пришомь и прескъ какъ отъ ломкой соломы. 5) Что искры не совствы былы, а нъсколько синевашы. 6) Въ особенности же когда человъкъ спаль ночью сь открытою головою. --Далве примвчанія его имвющь еще нвчто особливое. «Мы, товорить онь, « держали у себя собаку породы такъ « называемыхъ Монсовъ, надъ которою « весьма часто не безъ особливаго удо-« вольствія ділали вышепомянутый « опыть. Мы терли спину ея прошивь « шерсти, когда она со стужи возвра-« щалась въ шеплую комнашу, и шогда « не шолько выскакивало множесшво и искръ, но пришомъ какъ мы наклоня-

« лись ближе къ шерспи, или полько « руку которою треніе производилось, « подносили къ носу, то чувствовали « изящный запахъ совершенно подобный « запаху Кункелева Герметическаго « фосфора. И понынъ сколько бы мы « опыть сей ни повторяли, запахъ тотть « же примвчается. Собакв было въ то « время 6 лѣшь.» Поелику же самый цввть оныхъ искръ быль блвдно-лазуревой, который совершенно походить на цвъщь огня, показывающагося обыкновенно въ означенномъ фосфорв, то признаюсь, что я предался оть сего разнымъ умозаключеніямь, такъ что совершенно ув врился, что натура и вещество искръ, какъ изъ волосъ, такь и фосфора изходящихь, есть одно и тоже. Даже я пов вриль почти Валлизію, который утверждаль, что живыя тъла внутри свътятся. Я думаю также, что съ уриною вытекають многія крвпкія и сврныя частицы, изъ коихъ можетъ быть есть возможность приготовить гораздо болбе шайныхъ лвкарсшвъ, нежели кто пред-

ставить себв можеть. Вышеобъявленныя обстоятельства кажешся доказываюшь, что искры сіи происходять изь сврной, жирной испарины, котпорая, если чию ей не препятствуеть, разпускается по воздуху; но которая между волосами, особливо неопряшными, задерживается внвшнею стужею, и въ оной сгущается на подобіе блудящихъ огней; посредствомъ же чесанія или тренія приводясь въ упругое движеніе, издаенть изъ себя искры, кои безъ сомивнія не иное что суть, какъ изверженія, или лучше сказашь, извлеченія ( апоблабиата) жизненныхъ, живоппныхъ, селитрено - сфриыхъ духовъ, отдъленныя на поверхности кожи и чрезъ ея поры вышедшія; а сіе есть вещь поисшини достойная величайшаго примьчанія. Кіпожъ послів сего захоченть сомнівваться, чтобы и все твло наконець не могло учинипься ніжогда світомь? —

### S. 17.

При семъ случав не льзя не упомянуть о томъ, какъ о достойномъ замвчанія,

что открыто моимъ върнымъ другомъ въ Гессенъ, который работаль недавно философски надъ рыжими волосами, дабы извлечь изъ оныхъ шинкшуру. Онъ поспавиль свой растворь (solutionem) изъ упомянушаго субъекша на шихой огонь въ своей спальнв и легь опідыхапь. Но видно, что огонь сверьхъ чаянія усилился такь, что вся тинктура выпарилась, и когда онъ поупру взяль свой кошелекъ, чтобы достать несколько денегь, то увидбль, что бывше вь немь двугрошевики всв позолошились, чему весьма удивлялся, пока усмотрвлъ наконецъ, что его тинктура совствы выпарилась, и что тончайція изь нея истеченія (effluvia) проницательной сфры налипли на его деньги и снаружи озолошили ихъ, а ему причинили въ ту ночь совсъмъ необыкновенный сонъ.

## \$. 18.

Еспьли одинь духъ въ еспественныхъ вещахъ можеть дъйствовать столь непостижимо на другой духъ и съ нимъ соединяться: то какъ же хопіять доказыванть; какимь образомь изь одной души проницаеть нвчто вь другую, когда мы о силахъ и двиствіяхъ нашихъ душь и мальйшаго еще не знаемь? Иппакь равно бышь можеть, что одинь духь двиствуеть на другой, подобно какь одно твло прикасается къ другому. Если Василискъ можетъ глазами отравлять и убивать челов вка, то въ семъ нать никакой невозможности, потому что и самъ человвкъ когда замвчать будеть, то почувствуеть, какъ велики силы души его икакъ она однимъ сильнымъ взоромъ движенть другихъ духовъ. Въ семъ скрываепіся много, шакъ называемой, Натуральной Магіи, хошя впрочемъ Физико-Опшики не хошять допустить, чтобы изъ глазъ нашихъ истекла свътоносная сила, потому что она дъйствуетъ только совив внутрь и должна быть разсмащриваема душею, и что не льзя ее видвіпь въ увеличишельныя сшекла. Однакожь слвпо - рожденные звври показывающь намь нѣчто особенное: ибо когда въ шемную ночь посмощришь имъ вь глаза, то они свётиятся какъ огонь;

и они безъ сомнвнія могупів въ темнотв весьма хорошо видешь, что не было бы возможно безъ онаго исходящаго свъта, понеже погда никакіе лучи світа не падающь снаружи. Такъ говоришь и одинъ Сшихотворецъ: вредна двойная зъница (nocet pupilla duplex); потому что въ Скиоїи, или въ великой Азїатской Тапаріи, женщины имінть подобную звницу въ глазахъ своихъ, и когда онв разсердянися, що однимъ взоромъ, какъ говорянь, убиваюнь мущинь. Также говоришь онь: какой глазь урочишь моихь молодыхъ ягняпіъ? (Quis oculus teneros mihi fascinat agnos?) — Нездоровый человькъ злой комплекцій (сложенія), конечно будеть вредень другому однимъ зрвніемь своимь, потому что Натура много открываеть своихъ свойствъ въ семь зеркалъ сердца, Машо. гл. 6. сш. 22. Сирах. гл. 13. ст. 31. Но взирание людей здоровыхъ и доброй комплекціи ободряеть и присутствие ихъ подкръпляеть, такъ что и другіе при нихъ радуются, по причинъ выходящихъ изъ нихъ пріяппныхъ духовъ и силь. Если же душа

осквернена гръхами и тъло нечистато темперамента, то одно сильное воспоминаніе и желаніе вредишь, причиняющь уже много зла другому, такъ что часто не знающь, ошкуда зло сте происходишь. Ибо обыкновенно въряшь шому и размышляющь о томь шолько, что предъ глазами и падаетъ на чувства. Въ такомъ случав наружная поврежденная Натура влечениемъ нечистой души укръпляется къ произведенію зла: но пропивное происходить съ пъми, которые им вюшь добрую нашуру, здоровое и освобожденное отъ пороковъ тъло. Дружба и внезапная склонность къ какойлибо особв, можеть быть возбуждена однимъ взоромъ чрезъ соединение свётноносныхъ силь, изъ глазъ истекающихъ, такъ что человвкъ нервдко долженъ тому удивляться. Равнымъ образомъ по несходству жизненныхь духовь, нВкоторые люди кажушся найъ вовсе несносными и нестерпимыми, и сте выражается такъ: не люблю тебя, не могу сказать за что, полько могу сказапь — не люблю пебя. У Іова въ 16 гл. ст. 10, сказано: противникъ мой сверкаетъ на меня глазами своими; собственно же: онъ остритъ очи, какъ будто хочетъ меня пронзить ими. Справедлива пословица: что идетъ отъ сердца, то идетъ къ сердцу, въ добромъ и худомъ смыслъ; подобно, какъ одинъ ученый говоритъ о благочестивыхъ Наставникахъ: «Изъ его (т. е. Наставни- ковой) души, исполненной въры и любви, изходитъ сила вмъстъ съ словами и проницаетъ въ сердца слушателей, и проницаетъ въ сердца слушателей, и такъ что они сами въ себъ чувству- котъ, сколь увъренъ въ тъхъ исти- и нахъ и самъ Проповъдникъ.»

### S. 19.

Авессаломъ умёлъ сїе наилучшимъ образомъ приводить въ дёйствіе, когда онъ, какъ сказано во 2 книгѣ Царствъ, гл. 15. ст. 5. похитилъ сердца сыновъ Израилевыхъ и пріобрёлъ благоволеніе ихъ къ себѣ. Сперьва ласкалъ онъ пріятными и кроткими словами, чрезъ которыя большая часть внутреннихъ душевныхъ силъ изъ него истекала и

располагала сердца слушающихъ въ его пользу; потомъ надъ тъмъ, кто приходиль кь нему съ покорностію, ділался онъ мощнымъ, какъ-то и означаетъ подлинное выражение кореннаго шексша, а именно: двлался мощнымъ чрезъ свое сильное воображение и ласковые взоры; наконецъ онъ цвловаль даже таковаго, и столь сильно приводиль въ движенте соперника своего испущеннымъ дыханіемь, исходящимь изь него, какь изь мужа здороваго и самаго прекраснаго, которому во всемъ Израилъ не было подобнаго, что тоть видёль себя какъ бы очарованнымъ и убъжденнымъ принести Авессалому въ даръ свое благоволеніе и приверженность.

### §. 20.

terrounala aet de cui, vilmo

Но дабы возвращиться опять къ истлёнію и къ происходящимъ отъ онаго многоразличнымъ перемёнамъ, слёдуеть также по справедливости замётить, что въ ономъ лежить все основаніе къ умноженію растёній, когда онё прино-

сяпъ на примъръ 1000 и множайште плоды, чему въ Парижв Опцы хриспіанскаго ученія сохраняють, какь рёдкій памяшникъ, ячменное расшвије, имвющее 249 стеблей или колосьевь, кои всъ произрасли ошъ одного корня, или зернышка, и на которыхъ щитается слишкомъ 18000 ячменныхъ зеренъ. Все, что приносить съ собою тонкую селитру, вь которой нёсколько уже уловлень обитающій въ воздухв духь, — или въ чемь духь сей бываеть еще развернуть, какъто: въ дождевой водв, падающей съ молнією и громочь, также вь рось, вь челов вческой и скотской уринв, въ которой, какъ видно изъ фосфора, скрытъ равнымъ образомъ свътъ - все сїе, говорю, имвющее въ себв селитру, когда бываеть разтворено довольною влажностію, то въ сей влажности нікоторое время вымоченное свмя, можеть столь очреватьть, что оно на многихъ даже мѣстахъ вдругъ лопнеть и пустить ростки, чего при простомъ свянии въ землю не бываетть, а лопаетть на одномъ только мъстъ; почему обыкновенно и

выросіпаеть одинь стебель; но при вышепомянушомъ пріугошовленіи разныя сїй оппрыски производять многія стебли и колосья, пошому что возбуждение тогда сильнъе: ибо сила, удобряющая пашню и состоящая въ матнетической соляной сущности, бываеть сосредоточена и сильнъе пришягиваеть къ себъ воздушнаго духа, отъ котораго все растепъ. Мы имвемъ сему очевидный опыть, когда на неудобренную, но засвянную пашню набросаемь по мвстамь распопленной соли кусочками, величиною въ орвжъ: ибо на шомъ мъсшв и вокругъ онаго, гдв упадеть соль, родится плодъ чрезмврно кустисной и тучной, хотя пашня была и птощая. Причина сему слъдующая: когда солнечный жаръ на полъ все высущаеть, въ по время распустившаяся соль принимаеть въ себя столь много росной воды, что на томъ мвств всегда остается еще влажною, и сею исполненною силъ водою прохлаждаешъ свия, умножаеть рость и чрезмврно споспвшествуеть плодородію. adu waan uksysu requent tam

### §. 21.

Какь растБий посредствомь гийения раступъ и умножающся, такъ чрезъ тніеніе же должны они пригоповляться и для врачеванія: ибо въ сыромь видь, вь первой своей жизни производящь они худое двиствіе; но когда разрушивъ и умертвивъ ихъ въ собственной ихъ натурв, отдвлять чистое от нечистаго, тпогда увидяпів, сколь сильными оказывающся онв въ человвческомъ швлв чию совствить не было возможно въ первомъ состояни ихъ жизни. И пакъ одно только гніеніе есть преимущественній шая степень, въ которой всв живущія существа умирають и всь мертвыя паки воскресають. Еслибь сте наблюдалось вь пріугопповленіи обыкновенныхъ двкарствь, то навърное лучше могла бы открыта быть частная сила (virtus specifica) какой-либо травы, которую силу часто можно хорошо распознавать изъ ея сигнатуры, (хотя большая часть ботаниковъ и отвергають оное) - лучше, говорю, нежели какъ обыкновенно бываеть, когда нечистое съ чистымь, клятва съ благословенйемъ подается болящему, безъ надлежащаго отдъления. Но что иногда травы и сырые ихъ соки производять достаточное дъйствие, то сие должно принисать кръпкому сложению человъка и мощной его силъ: потпому что въ такомъ случаъ Натура сама можетъ разръщить си некръпко заключенныя тъла и изъ нихъ отдълить для себя полезное.

## 

Какъ Архей отдъляеть изъ пищи одно только чистъйшее, а прочее вонючее и грубое по возможности извергатеть, такъ равно и чрезъ ниже приведенный опыть можно видъть, сколь много находится нечистоты въ употребляемой нами пищъ и питіи, которую можеть также и искусство отдълить. Я взяль самую чистую пшеницу и намочивь оную, даль ей прорости, и подобно пивоварамь сдълаль солодь; когда же пшеница посредствомь воды

чрезъ присоединенную закваску (fermentum) приведена была въ тніеніе, я отоглаль изъ того спирть, и остальное фильпірироваль (процівдиль) и выпариль; тогда на днъ явилась у меня масса кроваваго цвѣта, вязкая подобно птичьему клею. Я стустиль сїю массу полегоньку въ водяной бан (Baln M.) и налилъ на нее собственнаго ея высочайше ректификованнаго спирта, который тошчась оцветился кровавою краскою. и всосаль въ себя большую часть красношы; я слиль оный и налиль свѣжаго, который нодобнымь же образомь окрасился багряностію. Сіе наливаніе и сливаніе продолжаль я до шівхь порь, пока вся красноша была извлечена и на див осталась одна бёлая земля. Когда же я сь извлеченной краснопы оппдвлиль полегоньку (отогналь) спиртв, то какь онь, такь и извлеченная сущность издали отъ себя несноснъйшую вонь, несравненно нестерпимъе вони экскрементовъ (кала), которая при обоняніи оной легко производила рвошу. На оставшуюся бълую землю налиль я дисшиллиро-

ванной (перегнанной) дождевой воды; она тоть же чась побагров вла, но не издала ни малвишей вони; сте выпариль я исподоволь, послв чего осталась матерія подобная Гвинейскому лаку. Бълая земля равнымь образомь высохда, но въ самомъ центр в оной нашель я шаршарь (tartarum), блестящій какъ алмазь и похожій на самой чистой винной камень. Оказавшаяся сначала клейкость въ первомъ веществъ тотчась пропала, какъ скоро спирть вытянуль пинктуру, и не было болве никакой клейкости, въ огнв постоянной. Почему тів весьма ошибутся, которые будуть останавливаться на подобныхъ клейкоспіяхъ; ибо онв какъ вь царствв растительномь, такь и живопіномъ бывають сгараемы и вонючи, и не иное что суть, какъ нъкоторая часть находящагося еще подъ клятвою флогистона.

Истление есть также средство, чрезъ которое одно царство весьма

легко перемвийется въ другое, такъ что можно видвть, какъ всв твла вь прехь царспвахь напуры происходящь изъ одинакаго источника, и хотя онв измвияющся на многія шысячи видовъ; но все сте происходить оть одного вседвиствующаго Духа въ воздухв, который являеть себя то вь томь, що въ другомъ видВ, подобно Хамелеону, принимающему на себя всв цввты. Изъ прекраснъйшихъ розъ раждаются чрезъ гніеніе черви особенной фигуры, которые бывь передистиллированы въ банВ, издають изь себя благовоннвиший горящій спиршь (spiritum ardentem). Если стноить испражнение (калъ) и высушить его въ твни, то произойдуть изъ того черви, котторые также сввпіятся ночью, какъ світящіеся червячьки (Cantharis noctiluca, Johannis Würmlein). Но что еще замъчательные; былый свыжій пшеничный хлібь, по стноеніи своемъ въ лошадиномъ навозв, являетъ чудную перемвну по истечении двухъ мѣсяцовъ, преврашившись въ совершенной кусокъ мяса. Итпакъ да не удивляет-

ся никто, что изъ иставвшаго и обрапившагося въ землю челов вческаго пвла, опять вырастають прекрасные цвыпы и правы, потому что твло есть земля, и когда оно обращится паки въ землю, тогда въ тоже самое мгновение перемвна сія по обыкновеннымь законамъ наптуры бываетъ легка и возможна, и сте дотоль продолжаться имветь, пока сей земной шаръ сущеспівовань будеть. Сте непрестанное круговращеніе (circulatio) переміняеть постепенно и минеральное царство въ человъческую натуру: сначала сила минералловъ проницаеть въ тв раствия, которыя раступъ на таковыхъ же горахъ; а по сей причинъ силы и дъйствія правъ, на высокихъ горахъ находимыхъ, не столько должны приписываться ближайшему вліянію созвіздій, сколько по большой части проницающимъ изъ тъхъ высокихъ горъ минеральнымъ частицамъ; какъ на примъръ въ нъкопорыхъ мъстахъ Венгріи, а особливо на золотыхъ рудникахъ, росптепъ наилучшій виноградъ, гдъ коренья виноградныхъ лозъ

бывающь смъщены съ золошыми жилочками, а въ нъкошорыхъ ягодахъ найдены и крупинки самороднаго золоша. Сколь скоро правы сіи поядающся скотами, то следуеть топтась новое разрешение (solutio) и извлечение лучшаго, которое превращается въ зв риные соки и кровь, и наконецъ переходить въ челов в ческую нашуру. Тогда-то тварь по справедливосши можеть хвалить Бога, когда она своею силою поддерживаеть и подкрвпляеть жизненные духи въ человъкъ, которые обратно должны употребляемы имь бышь на службу Богу. Человъкъ какъ малый мірь (Microcosmus) есшь исшинное средоточіе, въ которое стекаются силы цітлой Природы. О семъ сказано Давидомъ въ Пс. 102. ст. 1. Все, что во мнв, хвалили святое имя Господне! т. е. что находится въ центръ моихъ естеспвенныхъ силъ. Ученые изъ Тудеевъ когда молятся, то по сей же самой причинв приводять въ движение все свое твло, и даже всв кости ихъ должны тогда какъ бы препетать; въ подкръпленје чего они ссылаются на мвсто

изъ Псалма 34. сп. 10. Всв кости мои должны изрекать: кто подобень Тебв Господи?

### S. 24.

Размысливь о всемь сказанномь, никшо уже не будеть удивляться, что всякаго рода черви, мухи и насъкомые не были сначала соптворены вмфспів съ прочими живопными: ибо онв происходять изъ гніенія. И если славный Левенгокъ открыль посредсивомь Микроскопа червей и въ съмени человъческомъ, що сте можешь бышь очень вірояшно. Гелмоншь написаль о томъ разумно и основательно следующее: вся машерія водь и произведенныхъ изъ нихъ земель, камней и деревъ, суть безчисленные черви, которые распложаются во внутренности вещей, и въ которыя (черви) паки разрѣшаются твла посредствомъ тлвнія или гніенія, пока наконець и самые черви изведенныя изъ бездны, по совершенной побъдъ надъ смершію или шльніемъ, сублимирующся (возвысящся): тогда-то

въ семъ смыслѣ о вещахъ сказано будетъ, что червь ихъ болѣе не умретъ.

### S. 25.

Разсуждающему читашелю хочу я здёсь подашь случай къ далья вишему размышленію о той Естественной причинъ, по которой Высочайшій Законодатель запрешиль пишашься некошорыми зверями и вообще вкушать всякое мясо съ кровію. Въбыт. гл. 9. ст. 4. сказано: мяса еще вь крови живущаго вы не должны всть; и Левипт. гл. 17. спт. 14. Вы не должны Всть крови никакого твла, понеже жизнь твла находится въ его крови. Здвсь Раввины двлають строгое различие между W ЭД (непешь) и пруд (нешама́г\*): ибо сте послъднее употребляется полько относительно къ человъку, но СЭЗ (непешь) значить твло одушевленное и душу похопіствующую (corpus animatum et animam concupiscentem), vero они однакожь доказащь не могушъ. При паковомь иденіи живопіныхь вь крови и съ кровыю ихь, въ конторой еще содержатья свойства особенной зв вриной ихь натуры, (понеже самъ Господь сказаль: Втор. гл. 12. ст. 23, что кровь есть душа), соединяется она съ челов вкомъ и входишь вь его собственную кровь; ошсюда происходить воспринятие звъриныхъ свойствь (Qualitatum) въ человъческую нашуру, а въ послъдствия и уподобление имъ: ибо всв соки наполняющся швмъ, такъ что человъкъ переходить въ звъриную наглуру. Кровь есть самая нечистая и нездоровая пища, къ переварентю тажелая, всв болвани скрываются въ ней какь бы въ трупів, и если кто будеть ее употреблянь некоторое время, тоть безъ сомнвнія подвергненися прудному обращенію крови и проистекающимь изь того бользнямь твла и души. Довольно, что и въ новомъ завътъ воздержание отъ крови почитается отъ Св. Апостоловъ тпакже за полезное. Двян. гл. 15. ст. 20.

### 3. 26.

Сте штыть втрояшные покажещся, когда внимащельные разсмошримы, сколько съ

маптернимъ молокомъ всасывають двини бол взней и другихъ свойствь, о чемь опышь нервако свидвшельсшвуешь печальными примърами. Физики замъпили, что болвзии чувствъ (morbi sensuum) могуть такимъ же образомь передавашься; на примъръ: глухая кормилица сообщаеть глухоту питавшемуся опів нея младенцу; свир впость, пьянство и другіе пороки, какь болвзни нравственныя, равно могуть быть сообщены съ молокомъ, что описываеть Светоній вь примърахь Императоровь Вителлія и Калигулы, которые зародышемъ таковыхъ пороковъ обязаны разврашнымь своимь кормилицамъ. Карданъ въ 11 книгв de Subt. товоришь: двиствие кормилицы надъ младенцомъ просшираешся сшоль далеко, что и самые глаза его, естьли были ошь природы сврые, перемвняются въ черные, когда они у кормилицы шакогожь цввша. Основываясь на семъ, можно укрощать всёхъ дикихъ звърей, если съ самаго рожденія пипать ихъ человвческимъ молокомъ, или что

еще легче, если они вскормлены будушь собакою.

# \$. 27·

Иные простирають сте сужденте далве, желая каждому человвку приписать нравь (morem) особливаго звбря, который по большой части оказывается изъ его физіогноміи, нравовъ, твлодвиженія и поступковь; понеже весь разумь звърей живущихъ на землъ, въ водв и воздухв, находится въ человвкв, равно и всякое коварство, мудрость, обычай, умъ, осторожность, раздъленныя почасино во всёхь звёряхь сего міра, въ немъ же находяшся. Сіе есть причиною, почему иной похожь на лисицу, (на что указаль нВкогда Хрїстось Лук. 13. сш. 32. Скажите лисицв той и дал. п. е. Ироду), другой на волка, трешій на попугая и такь далве. И какь человъкъ есшь также звърь, то и умъ всёхь звёрей вь немъ же находишся, но въ одномъ господствуетъ иногда то, иногда другое звриное свойство. А

по особенному свойству каждаго изънихъ, то и трудно сей наукою обла-дать въ ел совершенствъ.

#### S. 28.

Ощь чего же воскресение человвческихъ сгнившихъ твль казалось столь яснымъ Тову, если бы не позналъ онъ, что двиствительное истление есть отецъ его, а черви мать и сестры его? Іов. гл. 17. ст. 14. Стихїй не могуть разрушить соленаго бальзама въ человъкъ; когда же кляшва испілвніемь будепть и чрезъ послъдующее совлечена онымъ сожжение опідвлишся совершенно, тогда сїе чистое, соленое существо освобождено будеть, чтобы явиться въ славѣ своей. Оно-то будетъ тѣмъ тѣломъ, въ которомъ мертвые возстанушь; которое каждый получиль оть своихъ родишелей и во всю свою жизнь носиль въ себъ; ибо наружная плошь и кровь, умножающаяся и утучняющаяся оть пищи звърей и растъній, не можеть, какь зввро-человвкь, наследовашь царсшвія Божія: пошому чшо шёло, которое мы теперь на себв носимь, за го лѣшъ не существовало на томъ мъсть; оно произошло изъ стихій, пишалось ясшвами, и пошомъ бывъ взято обратно, возвратилось паки въ первую свою машерїю. Посмотри на чахопнаго (hecticum), который такъ сказать изсохъ до костей, и твло его лишилось всего мяса; онъ по отняти болѣзненной причины (lata morbi causa), вь корошкое время можеть опять, посредствомъ клейкой и питательной пищи и пишья, содвлашься шакже дороднымь, какимь быль и прежде. То, что мы получаемъ опъ родителей нашихъ при есптественномъ рождении, еспть весь ма малое количество клейкаго свменнаго вещества, (въкоторомъ, какъ въ н вкоей понкой съпкъ, хранишся распложающійся духь ), сообщаемаго находящемуся въ женскомъ полъ яйцу, въ коемь всв волокны (stamina) человвческаго швла лежашь шончайшимь образомъ скрышы — какъ бы шонкій парь;

и тогда происходить то сгущение, о которомь говорить Іовь гл. 10. ст. 10. Не излиль ли пы меня подобно молоку, и не сгустиль ли ты меня подобно сыру? Сте малое количество, сообщающееся при зачащи и распложении, имветь совершенно равную мѣру (proportionem) сь півмъ немногимъ количествомъ соли. котпорая извлекается изъ иставвшаго и потомъ сожженнаго пепла. Тъло, имъвшее въсу 150 фуншовъ, по исплъніи и сожжении едвали даеть пригоршию пепла, въ кошоромъ весьма немного содержится соли, прочее же не принадлежало сообственно къ коренной влагв тъла (humido radicali), но было принято и введено изъ внашносии; почему и возвращается опять въ первый свой жаось: вода превращится въ воздухъ, а воздухъ разпворипся въ нвчто и того тончайшее.

### §. 29.

Что соленая клейкость (viscositas salina) во всёхъ тёлахъ есть всеоб-

щая влага, неразрушимая ни плвніемь, ни сожжениемь, сие явствуеть: 1) изъ иловатности челов вческаго свмени, въ конпоромъ обищаетъ духъ; 2) изъ состоянія младенца во чревЪ матернемъ: ибо онъ есть въ началъ студень (gelatina); 3) изъ возстановляющихъ лъкарствъ (remediis restaurationis): потому что клейкія и въ студень приведенныя пипаниельности ( viscosa, gelatinosa nutritia), укръпляющь и вспомоществующь изнуренному твлу преимущественные, нежели всы другія средства; 4) изъ того, что твердвишія коспи, копторыя въ началъ были совершенно мягки и слизисты, можно опящь привести въ подобную студень (gelatinum), посредствомь снаряда Папиніанова (per machinam Papinianam) — даже воду, жиръ и сало, помощію варенія, можно сдвлать также студенью; и если 5) показано будешь, что и въ соли, изъ золы выщелоченной и прошедшей чрезъ жженіе и высочайшую калцинацію, появишся чистая клейкость; то чрезъ сїе сдівлается еще понятніве, что клей-

кая влага (humiditas viscosa) находится шакже и въ швердо-заключенныхъ мешаллическихъ шёлахъ, о чемъ хошя и пишутъ Философы per ignem, но немногіе достигають до того, чтобы видъть спо влагу въ металлахъ, а твмъ менве ту, которая содержится еще незаключенною въ свойственномъ ей субъекть! Первую, лежащую глубоко вь мешаллахь, въ своемъ купоросномъ, или соленомъ веществъ, обработывалъ я самь по следующему опышу, къ которому подаль мнв поводь Исаакь Голландъ въ любопышной своей книжкв о соляхь и елеяхь металловь (de salibus et oleis metallorum). Я взяль несовершенный мепіалль и пережегь оный сильнымъ огнемъ въ золу, изъ которой посредсивомъ извѣсиной расшишельной менструи (vegetab. menstruo), извлекъ сладковатную соль или купорось (vitriol.), которую очищаль частымь раствореніемъ и сгущеніемъ (per solutionem et coagulationem), такъ что она отчасу болье совлекалась земли и сшановилась слаще, пока наконецъ распустилась въ

тонкомь винномь спиртв, сдвланномъ мною же изъ вина, и въ холодномъ мБств освла въ прозрачную и кристалловидную соль. Потомь, когда я оную опять распустиль, и растворь полетоньку выпариль, то получиль багряновидный ликворь, сдвлавиййся наконець совершенно шемнокрасною камедью (gummi), такъ что когда я опуспиль вь оную перо, по нашель, чпо она была совершенный клей. Я поставиль сїе на солнце и посредствомь зажигательнаго зеркала усилиль нъсколько огонь, но не до степени кальцинаціи; тогда перемінилась моя красная камедь въ снёжно - бёлую соль, которая при солнечномъ сїяній казалась вь видв мълкихъ алмазовъ. Сте измъненте соли вь клейкость и клейкости вь продолжается безконечно.

## \$. 30.

Такимъ образомъ несгараемая влажность находится въ тёлахъ въ клейкомъ видё и лежитъ сокровенна въ соли,

какъ въ такой сущности, въ которую наконецъ все приведено бышь можешь. Ибо чрезъ конечное разрѣшеніе всѣхъ вещей производишся соленая сущность, къ чему гніеніе и сожженіе отверзають враша. Чрезъ гніеніе ошкрываеціся у живопныхъ и распипельныхъ летучая соль (sal volatile), чрезъ сожжение жъ, постоянная (sal fixum), въ которой центральная клейкость (centralis viscositas) лежишъ сокровенно несгараемою. Сію соль посл'в различнаго очищенія, въ котпоромъ она болве и болве совлекаептся земли, можно каждый разъ видвть, и она-то представляеть намъ образь вваности и непрерывный союзь, названный въ Св. Писаніи завітомъ соли. Числ. гл. 18. ст. 19. который Лютеромъ переведенъ непілівнымъ. У Лев. гл. 2. сп. 13. всъ жерпвы сопровождач лись солью, и во 2 кн. Парал. гл. 3. ст. 5. союзъ учиненный съ Давидомъ, названь шакже заввшомь соли. Ишакь, когда всв швари кажушся глазамь нашимъ исчезнувшими и совстмъ разрушенными, когда мы сожжениемь дума-

емъ обращить ихъ въ ничтожество, въ то самое время оставляють они по себъ соль, какъ признакъ непрерывнаго своего продолженія и неразрушимаго вещества. Почему никто да не почитаетъ маловажнымъ испъввшій и сожженный пепель человвческого швла: ибо въ немь скрыта чистая соль свёта, матерїя духовнаго тівла и небесной плоmu. 1 Кор. гл. 15. cm. 40. Изъ нея-mo, послв оной великой перемвны, когда плошь и кровь, какъ принадлежносни звъринаго человъка, прошедъ чрезъ тльніе и сожженіе, престануть существовань, Творческая сила явинь прозрачное и прославленное твло; тогда червь и пля Іов. гл. 25. сп. 6. смертію и сожженіемъ учиняться безсмертными, и плънте буденъ поглощено побъдою; понеже самое смершное шъло носипъ въ себв свия ввиности, покоящееся вь его соли. Если же химикъ можешь есшественнымь искусствомь раздвлипь смвшанные между собою мешаллическіе пеплы и представинь каждый металль особенно, и если меркурій можеть отделень быть оть золота, золото оть серебра, серебро оть меди
и свинца; то какь же Великій Очиститель и Расплавитель не можеть отделить и возстановить со славою, смешанные между собою истлевшіе и сожженные пеплы столь многихь человековь, когда притомь каждый изь нихь
сохраняеть вь себе особливый (частный) образь своего существа?

### S. 31.

Нъшъ ни малъйшаго сомнънія, какъ то и мудрые язычники признавали, что тъло человъка въ первоначальномъ своемъ сотвореніи было сокращеніе цълой Природы, въ которое вста ей силы, красота и свъть, разстанныя во многихъ тваряхъ, стекались, какъ въ нъкоторое средоточіе. Справедливость сего открываетъ нъкоторымь образомъ искусство отдълять нечистоты посредствомъ тлънія и сожженія, чрезъ которыя обнаруживаются нъкоторыя еще сокровенно лежащія искры первоначальнаго сіянія. Разсмотрите тъла

неподверженныя плвнію, на примврь: драгоц внные камни, которыя отчасти уже прозрачны и во шьмв сввшяшся, какъ то: Алмазь, Бононскій камень (Lapis bononiensis) и смарагдовая руда (minera Smaragdi). Они по надлежащемъ пріуготовлении и калцинации (calcinatione), когда вся сгараемость отымется, могупъ весьма хорошо свъщинь и блистать, и служать достаточнымь свидъщельствомъ, что состояние тварей до паденія было совствить другое: следовашельно человъкъ, сте благороднъйшее создание, являлся существомъ быстръйшимъ и двяшельнвишимъ между всвми пварями, облеченнымъ въ неплавное и безсмершное свойсшво необычайной силы и добродвтели, исполненное свъта, блистающее и прозрачное. Ибо невъроятно, чтобы твло человвческое было образовано Богомъ въ такой бренности, слабосили, мрачности, темности, тяжесши и грубосши, какимъ оно есшь нынъ послъ паденія, въ которомъ тьль силы оппчасу болве здвлались грубве. Когда бы образь перваго человъческаго шъла подобень быль нынвшнему, тогда бы и лиліи вь полв имвли преимущественную предь нимь славу, гордяся столь прекрасными различнаго світа цвітами. Спаситель указываеть на сїє у Мато. гл. б. ст. 29. и Соломонь во всей своей славів не быль такь облечень, какь одна изь сихь лилій.

### S. 32.

Изь сего легко можно заключить теперь, въ какой видъ облечешся человъческое тьло по истлыни и сожжении своемь, и какого роду будуть тёла въ воскресеніе, когда шьма будешь ошлучена, и сокровенное въ немногомъ количествъ соли свъщлое существо обнаружиться, когда оно явится подобнымъ первому своему виду, бывшему при сотвореніи, совершенно прозрачнымъ, блистающимъ и сквозь все проходящимъ, исполненнымъ жизни и дъящельности и сіе въ опношеній къ швлу: ошкуда мож но заключить, сколь превосходно безсмершная душа ошкроешь погда сіяніе свое, которое до того заграждено было

симь грубымь твлеснымь существомь. Сїе-то есть возстановленное духовное тпъло! Ибо есть тъло звъриное, и есть півло духовное, звівриное было прежде, потомъ духовное. 1 Кор. гл. 15. ст. 44-46, т. е. небесное твло скрывалось прежде невидимо въ зввриномъ грубомъ твав; но когда узы разтортнутся, и врагна безсмершія чрезъ тлініе и сожженіе будуть отверсты, тогда просіяеть оно блистающимь світомь. Когда же пришомъ світь божественной славы будеть проницать сіи прославленныя півла и світозарность Господа вь нихъ ясно (съ отпкровеннымъ лицемъ) отразится, тогда блистаніе, світь и радоспів еще умножапіся; понеже небесный свёть такъ просвётить тёла сїи, что въ оныхъ болве будеть видимъ Богъ и Божественность, нежели ихъ собственная просвътлънная сущность. Подобно какъ солнце, которое свъщить вь шлифованное зеркало и опражаешь изъ онаго лучи свои въ другое: пакъ будуть находиться и блаженные въ неизсякаемомь, радоспиномь поржествв,

будучи совершенно проникнуты Божественнымъ Свѣтомъ, отражая оный всегда снова другъ на друга, и предстоя предъ Богомъ въ непрерывномъ веселіи.

#### S. 33.

Сія слава прославленнаго твла происходинь изъ двоякой причины: 1 я есть собственное свойство духовнаго тъла, которое само по себъ совершенно свътящееся и прозрачное, подобно сосредоточенному Свёту въ Натуре, распространяющемуся необыкновеннымъ образомъ, когда онъ сообщенъ бываетъ другимъ чиствишимъ твламъ, могущимъ вм'вщать оный. Возьми нъсколько транъ фосфора, изотри его хорошенько вмвств съ прозрачною камфорою, которая есть не иное что, какъ эбирный стустившійся елей; тогда світь фосфора столь увеличится въ камфорв, что все ея вещество будеть однимъ сввтомъ. Первый достопамятнвицій сему опышь ошкрыль весьма ученый Г. Докторь Гофмань вь Галлв, и

изобръль посредствомь онаго лампаду, зажигающую вдругь многія свічи. 28, Причина высочайшаго прославления тпвла есть созерцание самаго Бога, когда человъкъ взирая на Бога, всею своею силою проникаеть въ Бога, и взаимно ошь Него проникнушь бываешь. Для уподобленія представимъ себв человвка, когпорый бы съ твломъ своимъ былъ такъ прозраченъ, какъ хрустальное спекло. Онъ, споя на солнцв и взирая на него, быль бы столько проникнуть солнцемъ и лучами его и свѣтомъ, что самь свъшиль бы подобно солнцу, и въ немъ не сполькобъ видно было собственное его твло, сколько сввть солнечный, и шакимъ образомъ онъ уподобился бы солнцу. Таково и зрвніе наше на Бота: ибо мы чрезъ оное погружены будемъ вь Него самато и во свёнь Его, къкоторому ничто изъ тавняаго и скотскаго не можеть приближиться; мы внутренно будемь онымъ шакъ исполнены, какъ въ пламенвющей купинв (куств), соединены были вивств съ нею свъть и огнь, ошь чего цёлая купина, лисшья, вътви и все казалось и было однимъ только огнемъ, хотя сама она не преставала отъ того быть купиною, но вся проникнута была огнемъ. Матю. гл. 13. ст. 43. Праведные просвътятся, какъ солнце, въ царстви отца ихъ. Симъ-то образомъ Богъ будетъ все во всемъ!

#### S. 34.

Изъ сего весьма понятно становится, какимъ образомъ въ сей свътозарной славъ могуть находиться нѣкоторыя степени. Подобно какъ между небесными тѣлами иное сїянїе имѣетъ солнце, иное луна и самые звѣзды въ блескѣ своемъ различны: равнымъ образомъ и избранные являють и отражають различное блистанїе, и между ними безъ сомнѣнїя находится нѣкое различіе, какъ въ степеняхъ, такъ и во свѣтѣ, смотря потому больше или меньше кто за честь Божію сражался и трудился, но нѣтъ при томъ у нихъ ни зависти, ни неудовольствія: ибо и самомалѣйшая, такъ скать

вать слава, должна быть преизбыточно велика.

## S. 35.

Итакъ истинная красота благороднвишей твари человвка, состоить въ подобо-образіи Богу, въ которомь нівть никакой тьмы, но который есть единый Свёть. Въ семъ состояни тело человвческое не для себя единственно прозрачно и не для себя только составлено изъ чистаго, свътлаго существа, но оно озаряеть и другихь лучами свъта своего, дабы качества онаго и прочимъ шварямь ошкрышы и явлены были чрезъ сте стянте. Ибо все являемое есть свъпъ. Ефес. гл. 5. сп. 13. Таковы были швари вышедши изъ руки Творческой, таковыми должны онв быть возстановлены наконець въ первобытное ихъ состояние Твмъ, Кто все творишь новымь!

#### §. 36.

Какъ сказано выше о фосфорв, который свой свъшъ по большей части

скрываешь вь шакь называемой мершвой головъ (in capite mortuo), его соли и флогистонъ: такъ равно въ нашурѣ является и еще много вещей подобнаго рода, кошорыя даюшь намъ познавашь первую матерію изъ послъдней (Ex ultima materiam primam), въ числъ коихъ не послъднъе мъсто занимаетъ гнилое, свВтящееся ночью и вь первоначальную свою землю возвращающееся дерево. Ибо мив известень путь, которымь можно превращить вь воду свыть его. Сей свыть вр заключенномь стеклянномъ сосудъ свътить несравненно лучше яркаго Моринова фосфора (Phosphori liquidi Morini), такъ что при ономъ можно чишашь и писашь; но какъ всв подобные сввты весьма еще понки и духовны, по и не льзя столь крвпко заключить ихъ, чтобы они не могли опяпь возвращиться ко всеобщему своему началу свъта, развъ къ онымъ присоединенъ будетъ постоянный и чистый магнить, который хошя и пріемлешь въ себя видъ огня и сввта изъ наружнаго повареннаго

огня, въ ономъ расигопляется и двлаетися лучезарнымъ, но не можешъ ошъ него разсыпашься въ прахъ; по сей самой причинъ бываетъ онъ способненъ привлекать къ себв въ возможности находящійся (пошенціальный), и изъ шверди (expanso) еще не уловленный свъщь и огонь, и съ ними чрезъ надлежащее круговращение (circulationem) нераздимо соединяться, такь чтобъ оба они надежно могли выдержать движеніе огня и оть него не улепівть. Философы двлали подобные опыты и могушь ихъ еще двлашь. Они по произволу сообщають сей свёть всёмь швламь и каждому вь особенности, и даже самымъ низкимъ вещамъ даюшъ драгоцвинвишій блескь, и такую комплекцію (сложеніе), которая продолжается наровив съ солицемъ.

## S. 37.

Что оное начало свёта раздёляется по всёмъ царствамъ и представляется въ оныхъ видимо глазамъ нашимъ, сте

могуть доказать намь разные опыты. Въ расшительномъ царетвъ одинъ изъ главнвишихь опышовь въ семъ родв двлается надъ горчицею, коей если взять нвкопюрое количество и перетнапь черезъ решоршу (per retortam) въ извъстной спепени отня, по не только выгонится жирная, желтая жидкость (liquor), но и густое масло, за которымь при сильнъйшемь огнъ слъдуеть летучая соль (sal volatile), а на днв останется тучной уголь, который если мѣлко изтереть и гнать потомъ сильнымъ огнемъ изв глинлной реторты, у которой приемникь будеть опущень вь воду, то выдеть фосфорь довольно сходный съ уриннымъ. Горчица сія есть, можеть быть, та трава, которую нѣкто хотѣль собрать въ полв (но вмвсто ея досталь не настоящую, 2 Цар. гл. 4. ст. 39.) которая называется по Еврейски דורות (Оро́пь), и имя сте получила опъ 77 8 (оръ) свъть, такъ какъ и переводится она оть некоторыхь свётящею и радостною травою (herba lucens et laeta).

#### S. 38.

Также находится и вь минеральном в царств в свыть, которой образуеть золото — свыть, которой образуеть серебро, алмазь, рубинь и т. п. и изъоныхь свытить. (Tolle ab illis præfatum splerdorem, et terra erit parvi momenti, отыми оть нихь вышепомянутый блескь и тогда останется ничего незначущая

земля). Когда сей блескъ свъта отъ нихъ удаляется, то остается одна мрачная земля. Ртуть посредствомь нъкоторыхъ очищейй можно легко довести до того, что она ночью въ чистомъ стеклъ будетъ блистать и издавать отъ себя сїяніе. Если же насыщать оную продолжительное время фосфоромъ, тогда выдетъ соътящаяся амальгама, не говоря уже о дальнъйшемъ пріуготовленіи, когда по совлеченіи темной ея земли, останется въ основаніи земчужный свъть. Sapienti sat! Для муздраго довольно!

## S. 39.

Изъ всего онаго лучше познается та истина, которую написаль одинь Французскій Философь и Медикъ, что себть есть первая матерія всёхь вещей, и что наше твло вивств со всвми тварями тогда только возстановлено будеть въ первое свое совершенство, когда сей потемнввшій сввть просіяеть паки и будеть блистающимь.

Онь говоришь о семь шакь: Всв зобри вивсто души имвють светь; всв раствнія безь сего світа не могуть существовать, потому что свёть есть ихъ жизнь, для продолженія котпорой требують они непрерывнаго притеченія світа; всі минераллы вообще отбрасывають от себя тайные и явные лучи, въ особенности же драгоцънныя каменья и золото, и мы видимъ, что симь свътомь исполнено небо и стихіи, которыя цепрестанно одна въ другой двиствують. Нёть ни одной растущей вещи, которая бы чрезъ дистилляигю (перегонку) не издавала отъ себя нвкошораго количества масла, и даже много есть такихь, которыя сами собою издають множество смолы, дегтю, терпентину, разныхъ родовъ камедей и маслъ; всв же сіи сущности исполнены свъта. Ибо при сожигании онъ возгарающся и издающь пламена, отбрасывающія видимые світоносные лучи, что не могло бы произойти, еслибъ свъть въ оныхъ сущностяхъ не быль насаждень коренным образом в. При

семъ не слёдуеть говорить, что свёть сей есть болве огонь, нежели сввть; пошому чипо огонь, какого бы рода Извлеченная изъ человъка соль предонъ ни быль, есть произведение свъта. ставляется не только въ прекрасномъ Понеже свёть будучи нёсколько сжать, свътоносномъ видъ, но притомъ и весьили сплочень въ шонкомъ субъектъ ма летуча, такъ что, по субтильному производишь огонь, что видно изъ своему свойству должна быть всегда сосжатія (condensatione) солнечныхь лудержана въ холодной водВ, какъ то видчей въ полувогнущое зеркало, посредно надъ извъсшнымъ Аглинскимъ фосствомъ котораго лучи превращаются форомв, сдъланнымъ изъ урины. Сія вь сожигающее и огненное пламя, изъ соль по надлежащемъ пріуготовленіи двчего и ясно, что огонь есть не другое лается сверьхъ того нестараемою, и не что, какъ сгущенный свёть въ тонраспапливается ни въ какомъ огнъ, крокомъ субъектъ. По сей причинъ масло, мв той легкой человвческой теплоты, и всв жирныя и смольнистыя вещи при котторую она въ себв носипъ. Одинъ сожиганіи своемь производять также знаменитый Князь, одаренный отв огонь, т. е. что свъщь, изтекающий Бога великою прему дростію, недавно изъ сихъ вещей, при ихъ разръшении разсуждаль о семь превосходно, и посгущается въ испаряющихся и утончиталь сте сильнымь основантемь къ ченныхв ихъ частицахъ, а когда очевидному доказательству изъ царонь симь образомь сгущается, то ства натуры о воскресении мертвыхъ. и раждаеть огонь, который есть про-Что соль есть ближайшій вегикуль изведение свъта, или сжатый свъть (vehiculum) свътпа, доказывають то въ тонкомъ субъектъ. многіе опыты. Находящаяся ежедневно передъ глазами селитра блескомъ своимь показываеть, какого духа она есть

чадо. Выгнанный изъ нее спирть, дълается въ семъ образъ свъта видимымь посредствомь мБла, такь что свытить ночью. Каждое масло, въ которомь свъть содержится, какъ вънъкоторой тучности, можеть быть весьма легко превращено въ соль, и я могу преврашишь въ корошкое время всв, и даже высочайше очищенные растительныя масла совершенно прозрачныя и сввтлыя, въ черную какъ уголь землю, кошорая по сожжении чрезъ извъстные приемы (handgriffe), представить тучную, прозрачную соль, распускающуюся въ багровомъ цвъшъ. Я могу сдълашь шакже свВтящійся менструумь не только изь урины, селитреннаго спирту, и проч., но изъ самаго тартара, копюрый менструумъ при перегонк в своей издаетъ свъть, и будучи совершенно изготовлень сдълается подобнымъ густой соленой водь. — Могій вивсинини, да вмвстить! (Qui potest capere, саpiat)!

#### S. 41.

Извъсшно, что соль въ великомъ быда уважении и у самыхъ язычниковъ. Гомеръ называетъ ее: н'бчто Божественное. А Платонъ въ Тимев: Тъломъ содружественнымь Богу, (Amicum Dei Corpus). Они, какъ мудрые мужи, далеко успъвшие въ познании Свъта Натуры, не безъ особливаго намъренія сжигали вь пепель твла усопшихь, завершывая оныя въ несгараемое полошно, дабы ничто изъ посторонняго къ нимь не примъшалось, и потомъ сожженный пепель сохраняли бережливо въ особенно изготовленныхъ для того глиняныхъ, а по мнвнію нвкоторыхь, изъ горшечнаго камня сдівланных урнахв; золошыя же и серебренныя были только для знатныхъ. Причина сему была та, что они замъщили, въ чвмъ собственно покоится неразрушимое существо. Другіе сосуды употребляли они для сохраненія слезь, пролишыхъ по умершимъ, въ которыхъ также находится острая соль; и сія слезная соленая вода спіавилась

вывств съ пепломъ въ ихъ тробницы. Вурміусь въ Музев пишеть о семь слвдующее: изъ Италіи принесена слезная земляная урна, которая есть продолговашый сосудь съ узкимъ горломъ, похожій на коническую фигуру, широковашый въ серединв, длиною въ 5 дюймовь, цвв помъ красно-бъловатый. Римляне въ древнія времена собирали въ шаковыхъ сосудахъ слезы, проливаемыя по умершимъ, и оныя вмёстё съ трупами клали во время похоронъ въ могилы. Въ другомъ мѣстѣ онъ же пишетъ: въ разныхъ мъстахъ Даніи выкапывають глиненые урны, наполненныя сожженными коспівми и пепломъ Римскихъ труповъ. Другой Авторъ говоритъ: Урна у Грековъ называется костеницею (осдопног) или также называется (осдожей пепельницею. Почему и птв, которые почитали мученические пеплы и мощи, назывались пепельниками. Урны сій были дешевы или дороги, смощря по состоянію и достатку каждаго. Ибо Гомерь въ своей Илліад в пов вствуеть, что кости знаменипыхъ людей погребались въ золотыхь урнахь. Въ 19 кн. пишенъ Марцеллусь: По сожжени твла и по заключени костей въ серебреную урну, и проч.: да восприметь твни мои малый глиняный сосудь!

## S. 42.

Въ обыкновенной соли, употребляемой въ пишу, скрыта чрезмърно великая сила, какъ для поддержанія человвческого швла, шакь и для сохраненія пищи и прочихъ вещей отъ гніенія и истлвнія. Натура ея свойственна всвиъ премъ царспвамъ. Древние физики пишуптъ именно, что соль свиному твлу, почти мертвому по природв своей, дана вмвсто души. Ибо она проницаеть, подобно дрождямь, все твло, сь котпорымъ бываетъ смвшана, и перемвняеть его въ свою натуру. Соль съвдаеть всв влажности, подверженныя гніенію. Можно зділать изь нея елей, который всякія тівла сохраняеть многіе годы оть истлінія, и которымь твла могуть сохраниться столь же

хорошо, какъ и оть прочихь бальзамированій. Нікоторый врачь говоришь о семь такъ: признають за испіинное, что симь елеемь, какь повъствуеть Рафаиль Волашерань, напоень быль трупь прекрасной женщины, который при Папв Александрв VIмъ назадъ тому тьб лёть, или около того, найдень быль въ древней гробницв, въ окрестносшяхь Альбана, споль цівлымъ и неподверженнымъ ни малвишему плвнію, какь бы она въ топъ же часъ скончалась, когда однакожь изъ надписи, высвченной на мраморв, видно было, что послв погребенія лежала она въ помъ мъстъ болве 1300 лвть. Если въ сей соленый елей опусшить на нъкоторое время дерево, то оно сдвлается несгараемымъ, чему примъръ, помню, видвлъ я на одной соленой варницв, что дубовые столбы, простоявшие долгое время въ соленой водв, отъ самаго сильнаго отня весьма медленно загорались. О цвлебныхъ силахъ соли упоминаеть и Св. Писаніе въ кн. 4 царствъ, гл. 2. ст. 20. Елисей исправиль солію

вредныя воды во Герихонв. Совсвмъ тъмъ пребывающее въ ней великое благословение не ръдко служило и къ прокляшію. Суд. Изр. гл. 9. ст. 45. Авимелехъ посвяль соль на мвств града Сихема. Сличи В тороз. гл. 29. ст. 23. Гдв земля сожжена будеть сврою и солью, шамъ не льзя на ней свять: ибо ничто не будеть роспи и не взойдешь никакая права. Въ Псал. 106. ст. 34 сказано: Господь премвниль землю плодоносную вв соляность (in salsuginem.) за злобу живущих в на ней. Іезек гл. 47. ст. 11. Блата и озера ея не бу дуть изцилены, но вы соль превратятся, п. е. въ соляность. Потому что соль препятствуеть тлвнію и гніенію, безь коихъ ничто не можетъ на сей землв ни умножащься ни произрасшать. Итакъ когда Богъ повелвваль пожитать солію, и соль была посвваема, погла область двлалась безплодною, и преданное землв свмя не могло истлвать. сабдовательно все долженствовало пребывать безь плода. Здесь прилично

будеть привести для разсужденія упоминаемыя в откровеніи Іоанновомь, гл. 16. ст. 12. фіалы ярости, или огненныя кадильницы (фійду оть півіх пить и йдаς соль,) по излитіи изъ которыхь яростнаго и соленаго отня возстала тьма и зной, какъ обыкновенно происходить оть Вдкихв (corrosivis) соленыхв духовв, посль чего открылись гнойные нарывы на человъкахь.

## §. 43.

Сколь изящныя силы имветь соль и вь самой землв, о томь лучше знають испытатели таинствь природы. Почему Хрістось Мато. гл. 5. ст. 13. говоря своимь ученикамь, употребляеть съ глубочайшимь намвреніемь слова: соль и огонь, какь однозначущія (synonima) Марк. гл. 9. ст. 49. Всякой человъкь огнемь осолится, т. е. нъкогда въ сожженіи, и всякая жертва солію осолится. Ибо ничто не устоить наконець вь огнь, кромв огня; изь чего усматривается великая гармонія свъта

Натуры со свътомь Благо дати. Искусство показываеть многія изящныя доказательства соблюденія твль посредсшвомъ соли. Изъ сожженной въ пепелъ правы выростаеть та же самая права вь большемь количествв, если пепель посвянь будеть въ землю; поттому что права не будучи сильно кальцинирована, сохраняеть въ ономъ елейную влажность удобно вы земль раскрываю. шуюся. Такъ некогда взойдень въ превосходньйшей чистоть и наше твло, посвянное въ землю, истлюшее и наконець сожженное. Потому что слово бреніе ( ТДУ Офарь ) Іов. гл. 19. ст. 25. прежде котораго поставляется ( איז Гозль), означаеть не только чиствишую часть земли, изъ котторой Богь сопвориль Адама, но и сожженный твлесный пепель, такъ какъ въ 19 главь книги Числь, сказано о пеплъ рыжей (красной) юницы, которая сожжена была вся огнемъ. Посредствомъ сего пепла должно было совершаться очищение отъ нечистоть. Всепроницательное действие отня, сожигавшаго

Іудейскія жершвы, послі котораго сожженія восходило уже прілтное благоухание предв Бога, достаточно изображаеть будущее возстановление и очищение всвхъ вещей. Огонь все испытаеть, откроеть и приведеть въ просвитлиніе, такъ какъ мы и теперь уже почитаемь за совершенныйшія ть швари, которыя въ ономъ чрезъ всв роды очищенія могуть оставаться непремвняемыми ( постоянными ). Наиблагороднвиший между металлами, земное Солице, или сокровенное золото, твмъ болве торжествуеть, чвмъ долве оставляется въ огнв: блескъ его оть того умножается, и въсь нимало не убываеть; почему и сохраняеть оно въ себъ внутреннее свое достоинство, и заслуживаеть не потому только высокое уважение, что обожается цвлымъ почти міромъ, но по причинв своего изящества въ сравнении съ прочими шварями, кошорыя въ семъ не могушъ еще подражать ему, пока наконець и онв не достигнуть чрезь огонь до лучезарности свёта, хотя и самое

естественное золошо должно еще восходить къ высшей степени, и достигнеть тогда только до конечнаго своего возстановленія, когда видимо будеть уже прозрачнымь, подобно стеклу, вь новомь Іерусалимь, Апокалитс. тл. 21. ст. 21.

#### \$. 44.

Когда Моисей, Исход. гл. 32. сп. 20. сожегь огнемь золошаго шельца, коего чада Израилевы употребляли къ идолоноклонспіву своему, то всякой, кому свойства золота хотя нВсколько извъстны, легко можеть заключить, что сїє сожженіє произведено не чрезъ обыкновенный поваренный и угольный огонь, пошому что подобнымь огнемъ никакъ не возможно человъку сжечь золота. Итакъ сему великому Пророку, весьма опышному во всей премудрости Египетской, и чрезъ небесный свёть далеко успъвшему въ познаніи особливыхъ качествъ всвхъ тварей, долженешвоваль бышь извъсшень другой огонь,

которымь онь тамь разрвшиль золото, и разрушиль металлическую его. форму, что подаль оное Іудейскому народу, какъ исшиное пісмос золото (ayrum potabile). Ибо коль скоро онъ увидвль, что Люциферь ожесточиль совершенно сихъ людей, и они съ видящими очами содълались слепыми до того, что не были уже въ состоянии признавать Божескихъ благод вній, то сталь онь искать естественнаго средства для приведенія ихъ къ познанію грвховь и всемогущества Вожія. Почему и взяль онь золошаго шельца, сжегь его, и превращивъ въ порошокъ всыпаль въ воду, которою напоиль Израильпіянь. Тогда народъ обращился паки къ познанію, и не сталь болве покланяться богамь чуждымъ. Такъ и у Эздры въ 3 кн. гл. 14. ст. 39 и 40. находимъ, что огонь и світь сообщають разумь и премудрость: ибо когда Богь вознам врился открыть Эздрв таинства прошедшаго и будущаго, то употребиль для сего перввишимь средствомь отонь. Эздра говоринъ о томъ самь: Се! чаша полная по давалась мнв, и то, чвыв выла она наполнена, было какв вода, но цвъть ел подобень быль огню; я выпиль оную. Тогда возрасла во мнь прему дрость, и сердце мое ствснилось отв разума, и духв мой укрвпился благою памятію; уста мон отверзлись, и не были болье затворены; и проч. Иппакъ когда сказано у Ieзек. въ гл. 28. cm. 3. 4. о Царѣ Тирскомъ, что онъ быль премудрве Даніила и никакое шаинство сокрыто отъ него не было, чрезъ которую премудроспрь и благоразуміе наполниль онъ сокровищницы свои золошомъ и серебромь, по півмь менве можемь мы сомнаващься въ искусства Моисеевомъ разрвшать золото коренным образомъ (radicaliter) и извлекать находящееся въ ономъ великое врачевство; котораго бытіе тогда онь доказаль.

## S. 45.

Какїя перемѣны происходять постепенно съ умершими и погребенными тѣ-

лами человъческими чрезъ предшествующее истление и последующее за онымъ сожжение, си же самыя перемвны исполняплся вдругь, мгновенно, чрезь одно сожжение въ твхъ, коихъ день страшнаго суда постигнеть живыми; чему замъчательнъйшимъ прообразованиемъ служинь Илія, вознесшійся на небо въ огненной колесниць и на огненных в конахь, который хотя и не вкусиль смерпи, однакожъ чрезъ быстрое превращение въ огнъ, (которое не можетъ произойти безъ болъзненнаго ощущентя,) вдругь получиль просвышлиное шило. Апостоль Павель ясно говорить о семь преображеніи въ 2мъ посланіи къ Корино. гл. 5. ст. 4. и слъдующ, называя оное пооблещися. Кто, будучи нагь, надъваешь рубашку, или камзоль, то сте называется облещися а не пооблещися; кіпо же сверьхъ рубашки, или камзола надваеть еще кафтань, то сте называется пооблещися; и потому Св. Павель пребуеть, что если мы нъкогда должны быть пооблеченными, то прежде должны уже найдены быть облеченными, а не обнаженными; выраженіе же слова пооблещися, которое съ пера его сшекло, по вдохновению Св. Духа, можеть быть напомнило ему сдълапъ и указание на то, съ къмъ собственно должно сте последовать, а именно: съ півми, кои найдены будушъ облеченными, о чемь говоришь онь і Кор. въ гл. 15. ст. 51 и далве: «Се, тайну вамь сказываю: мы не всв уснемь, но всв измвнимся вдругь, во мгновение ока при звукв последней трубы: ибо вострубить труба, и мертвые возстанушь въ нешлвиномъ состояни, мы же измвнимся: понеже слвдуеть плвнному сему облещись въ непільніе.» Здысь видимъ мы раздвление на два рода людей, входящихъ въ последній день въ небесную славу съ шёломъ и душею и занимающихъ свои обители: нвкоторые приходять нагіе, не имъя еще одежды, и сіи супь мертвые, которыхъ души были до того времени безъ твла; они получать твла свои въ небесной ихъ славъ при воскресении полько, когда оныя чрезъ истление и сожжение будупъ

просвётлёны; они-то будуть ими облечены, а не пооблечены. Другіе же приходянть облеченными ко входу блаженства, т. е. они живы и души ихъ находятся еще въ твлахъ, которыхъ они не могупъ скинупъ или вовсе совлечься, но удерживающь ихъ на себъ и мгновенно измъняю пся. Всемогущая сила Божія, понеже Богь есть пожирающій огнь, въ одно мгновение ока перемвнишь ихъ шакъ, что все земное на ихъ шъль, какъ бы пожрещся 1 Корин. гл. 15. ст. 47 и 48. и останется одно только чистое центральное существо въ соленой клейкости (in viscositate salina), котпорое принадлежить собственно твлу. Симъпо образомъ претворится естественное пвло въ духовное: понеже плоши и крови невозможно войши въ царствіе Божіе. Итакь мгновенное изміненіе тівла есть вивств и смерть и воскресение, и сь измвияемыми случается вь одинь разь то, что съ другими происходить въ два раза. Какъ на примъръ: представьте себъ два человъка, имъющихъ на себъ замаранныя, исцачканыя рубища, которыя

пришомъ причиняющь имъ боль и вовсе неприличны, и котпорыхъ сами они не въ состояни перемвнить въ лучшия. Одинъ изъ нихъ долженъ снять съ себя сїе рубище и бросить, а самъ между ипъмъ скрышься нагимъ въ постели, пока одежда его совершенно вычищенная и какъ бы выжженная на него опять надвнется, подобно какъ древніе иміли нікоторыя одежды изъ виссона, Лук. гл. 16. ст. 19. котпорыя очищались выжиганіемъ въ огнъ. Сте нестараемое полошно дълается изъ камня, называемато Аміантъ (Amianthus), или изъ перистых в квасцовь (Alumine plumoso), кои разправляюшся посредствомь весьма Вдкаго щелока, и дълаются подобными шерсти, такъ что можно оную прясть и ткать). Другой же напрошивъ, удерживаетъ на себъ рубище, котпорое выжжено будеть искуснымъ художникомъ на самомъ его пъль, и находящаяся на немъ нечистота истреблена будеть такъ, что столь же чистымь и блестящимь содьлаешся, какъ и перваго, который для сего должень быль рубище свое сложить

съ себя на нъкоторое время. Симъ-то образомъ смершное будешь поглощено жизнію у послідняго. Почему и Павель охопиве желаль пооблещися, нежели совлещися. Если бы выборь зависвль ошь нась, що и мы бы охошно не пожелали войши вь оную жизнь чрезь совлечение или сложение земнаго нашего птла въ смерши, но согласились бы лучше быть от нея избавлены: потому что натура имветь отвращение къ смерти; и пожелали бы напрошивъ пооблещисл чрезъ оное мгновенное измвнение нашего швла, какъ должно случиться съ тъми, кои останутся въ живыхъ при кончинъ міра, и какъ бы случилось равномврно съ Адамомъ и потомками его, если бы они пребыли въ невинномъ состояніи. Однако все сіе и тогда не могло бы произойти безъ страданія.

## with the part of the Second Se

who care a gram ware o austragment

THE RELEASE OF GROUPERSON'S SUBJECTION

А почему твло Спасителя міра, Іисуса Хріста, не зрвло истлвиїн, Двян. гл. 2. ст. 27. гл. 13. ст. 35. и слвд. хотя впрочемъ онъ брашіямъ своимъ быль во всемъ подобенъ кромъ гръха: то сте естественно слёдуеть изъ самаго свойства святвищаго его твла; ибо масса онаго (взяглая) изъ Дввы Марїи, еще въ материнскомъ ея чревъ, была отдълена, очищена и совершенно освобождена опъ всякой грвховной скверны, а следовательно и отъ проклятія, ведущаго за собою тавние, чвмъ ни одинъ естественный челов вкъ похвалиться не можеть. По сей причинв не было нужно, и совстви даже не возможно было, чтобы въ твлв Его могло произойти раздъление началь (principiorum) и дальнвитее очищение; ибо то, что вь существъ Его тъла имъло болъе сообразности съ сею естественною жизнію, перемінилось безь болізненнаго ощущенія въ духовное существо, когда при оживлении Его во гробв, небесная сила світа и огня Божественной Натуры проникла твло совершеннвишимъ образомъ. И какъ первый Адамъ паденіемъ своимъ произвель начало истлВнія, такъ во второмъ все возстановля-

ющем В Адам В, тавние сие не могло уже имвить мвста. Почему весьма любопытно прочишанть о необыкновенной наружной красотв Искупителя, описанной подробно Никифоромь въ Церьковной исторіи. Онъ пишеть въ последней главъ следующее: Спасишель имель видь исполненный красопы и живости, росту быль семи или осьми большихъ четвертей, (разумвя четверть въ 5 вершковь), волосы имвль сввилорусые, не весьма густые и нёсколько кудрявые, брови же шемиве, не совсвыв навислые; изъ свъпло-карихъ глазъ Его испекала чудесная пріяшность; уши и нось были у Него продолгованые, борода была русая, не слишкомъ большая, волосы же на головъ имъль длиннъе: поелику головы Его не касалась ни бришва, ниже чья либо рука, кромъ Машери Его, и то вь Автствв. Шея была у Него нвсколько нагбенна, такъ что станъ Его быль ни слишкомъ высокъ, ни слишкомъ полеть; цввть лица Его походиль на цвъшъ пшеницы, а самое лице было ни круглое, ни продолговашое, похожее

на лице машери Его, не много къ низу наклоненное и нъсколько румяное, котпорое выражало важность, благоразуміе соединенное съ кротостію, и снисходишельность совсвые не причастную гивву. И Родерить Апаріать том. 6. разсужд. 35. въ отдъл. 5. стр. 28. думаешь, что Хрістось воспріяль на Себя тъло весьма уравновъшенное и стройное, какъ внутренно такъ и наружно, и что красота и стройность Его были изящны въ высочайшей степени. Изъ сего видно, какая любезнъйшая гармонія находилась въ Его членахь и въ сокахь. Но падшій челов вкъ совсвив не шаковъ. Его шавное состояние описываеть одинь великий богословъ шакимъ образомъ: мы примфромъ Давыда научаемся, что тъла наши подвержены плънію; ибо непреложно оное Божеское изречение: прахъ еси и вь прахъ обращишися. Быш. гл. 3 ст. 19. Тѣла человъческія нешолько шльюшь и гніюшь, но изъ нихъ раждающся даже змви и жабы, какъ свидвтельствуеть Августинь, въ словъ къ брать-

ямь живущимь вь пустыни, вь которомь онь говоришь, что жабы родятся изъ мозту, а змви изъ почекъ, и что онь бывши вь Римв самь видвлю прупь одного Императора въ подобномъ состояни. Тоже свидътельствуеть и Плушархъ въ жизни Клеомена, что какь изъ лошадей родяшся шмели, изъ осла шершни, изъ быка пчелы, такъ изъ человъческаго прупа, а особливо изь его можжечька и влажности, истекающей въ землю, родатся змви; что и должно служить къ унижению нашей гордосши. О чемъ и Сирахъ говоришь въ гл. 10. ст. 9 и 13. Почто тордишься земля и пепель, когда самъ пы земля еси и змви супь швое наследіе? Мы однакожь упівшимь себя надеждою славнаго воскресенія, коего начало усматриваемъ уже и нынъ въ планіи: ибо посредствомь планія, твла наши возраждающся къ безсмерийю. Апостоль говорить: следуеть тленному сему облещися въ неплъние, и смершному сему облещися въ безсмерше. 1 Кор. гл. 15. ст. 35. Ибо плоть и

кровь царствія Божія насабдовать не могуть.

possessents, four character an entil Louise

## S. 47.

Возпроизведение раствий изъ ихъ пепла и соли со всвми красками, давно ошь испышащелей природы изящно доказано, яко образъ воскресенія мертвыхъ, и есть действительно чудо. которое надлежить изследывать съ великою ревностію и прилъжаніемъ. Можеть быть не непріятно будеть, если мы о семъ поговоримъ здёсь обстоятельнъе. Тому есть свидътели достойные ввроящія, и число ихъ весьма значуще, что самое побудило также написать ученаго Д. Фера следующее: «Хои ши и осмвивающь возрождение расшь-« ній, но я не могу въ томъ сомнвапъй ся, имвя столько достовврныхъ сви-« двтелей.» Борелль въ примвчаніяхъ своихъ смёло говоришь, что такимъ образомъ всякой можеть сохранять у себя въ спальнъ цълый садъ, заключенный въ сшеклянныхъ сосудахъ, съ над-

тисью имени каждаго раствийн, такъ что всякое раствије, какое только пожелаешь, безъ всякаго за нимъ хожденія, показывается, когда угодно, совсвми своими цвв пами. Онъ ушверждаеть даже, что сте можеть произойти и съ пепломъ сожженныхъ звврей, такъ что цвлый Ноевь ковчегь, можно имъть въ своей комнатъ. Сего же мнвнія быль и Англинской Графь Дигби, написавшій слідующее: можно сказапів нвчто и о царствв животныхь, а именно, что есть возможность привести вареныхъ раковъ опять въ такое со-• стояние, что изъ сожженнаго пепла ихъ родятся новые, которые будучи насыщаемы извъстною пищею, мало по малу прибавляться стануть и возраступь до той величины, какой они были и прежде. Кверцетанъ упоминаетъ объ одномь медикв, бывшемь въ Краковв. чию онъ могь весьма искусно, Философскимъ образомъ, пригошовлять безъ всякаго посторонняго примъщения пепель изъ цълаго растънія вмъсть съ

CHECKER OF COCKERS OF THE

его корнемъ, спеблемъ, листьями и цвв шами, и что въ особенности умвль духи ихь шакь сохраняшь, что слишкомъ до 30 родовъ раствий показываль въ запаянныхъ спісклянныхъ сосудахъ. На примбрь: ежели кто желаль видвть розу, то браль онъ тоть стеклянный сосудь, въ которомъ хранился ся пепель, нагръваль оный, и тогда сей нъжный и неосязаемый пепель представляль изъ себя со всвии красками видь розы, которая выростала постепенно со стеблемъ и листьями, и наконецъ совершенно изображала возставшую розу, такъ что для глазъ человвческихъ не возможно было нарисовать ничего пріятиве и любезнве. Казалось, что сія роза произведена была самою природою, съ грубымъ осязаемымъ півломъ, котпорую стоило только взять и съ корнемъ посадить въ землю для размноженія; хошя сте и было не иное чіпо, какъ духовный полько образь онаго цввтка, одаренный такою сущностію (essentia), которая при минувшей шеплошв мгновенно исчезала, м скрывалась паки въ пепель, какъ въ

свой Хаось. Сте служить сильнымь свилътельствомъ изъ натуры противу всвхъ твхъ, которые отрицають безсмершіе души и воскресеніе твла, по сожжении онаго вы пепель: понеже здёсь должна умолкнуть Аристотелева философія, увидівши, что форма раствий не повреждается при сожжении и ввано не пропадаеть, но сокрывается какъ нѣчто духовное въ нестараемыя части пепла, въ которомъ и сохраняется безопасно опть всепожирающей спихіи огня. Физиками многокрашно замічено, что щелокъ, здвланный изв пепла сожженной жегучей крапивы (Brenn-Nessel) и замороженный зимою до состоянія льду, представляеть цёлое нодобіе правы, со встми подробными ея частинами. Славный Д. Гофманъ при распущении коралловь вы соленомы, спирть (spiritu salis) примъшиль почим подобное же сему, какъ о шомъ и пишешь: «Въ одно время усмотръль я, « что разрѣшеніе коралловь учиненное « онымъ спиртомъ, и выпаренное мало « по малу легкимъ жаромъ, изображало

« живо на бокахъ сосуда видъ нѣкоего « философскаго деревца, представляв-« шїй прекрасное зрѣлище. »

# 68 annears of 48.

Нѣкошорой физикъ доказалъ шакже следующимь опытомь, что сила раствній оть сожженій не умираеть, и не уничтожается, но только очищается ошь земленыхь грубыхь часшей. Возьми для сего дерево сожженное въ уголь, слъдовашельно и въ пепель, положи оное въ стеклянную колбу вмвств съ смолою, ликворомв и елейностію того же дерева, и распусти все въ умъренной теплотв: погда масса издасть изъ себя слизистую матерію (mucilaginosam materiam), и шы получишь симъ образомь всв три начала вмвств, изь коихь всякое дерево раждается и ростеть, т. е. флегму, тукв и пепелв. флегма есть  $\xi$ , тукb есть  $\frac{\Lambda}{T}$ , пепель есть Ө; ибо все то, что вь огнъдымигися и улетаеть дымомь, есть Меркурій, что горить и сгараеть есть

съра, а что остается золою, то есть соль. И когда у тебя будуть вев сін три начала вывств, тогда поставь ихъ на надлежащее время въ конской навозь для согнишія, послів коего, когда сїю машерію зароешь или выльешь въ тучную землю, увидишь, что она онять зазеленветь, и изь оной выростепь вновь молодое дерево, котторое во всей своей сущности будеть гораздо сяльнве и благороднве, нежели прежнее. Сїє дерево называется и есть воскрешенное, обновленное и возрожденное дерево, которое сначала было шакже деревомъ, но пошомъ умерщвлено, разрушено въ уголь, сожжено въ пепелъ и приведено въ ничшожество, изъ котораго однакожъ ничтожества вновь нѣчто содълано и выросло. Да будеть сте для тебя великимъ и высокимъ таинствомъ во свёть Натуры, что вещь, которая совершенно пошеряла первую свою форму и видъ, можетъ потомъ опять учинипься изъ мнимой ничпожности нѣчпо гораздо благороднвищее въ силв своей и качествъ, нежели какова была она

прежде. Объ одной Ландышевой правкв, которая выросла вновь изъ своей соли, смотри у Io. 2. Majoris experimentum in Ephem, germ. Cur. Ann. VIII. obs. 9. О семь пищеть и Лункерь: « Виды ра-« ствній примвчаются въ ихъ пеплахъ, « изъ кошорыхъ можно оныя воскре-« сишь. Сте я самь видель вь Риме у « славнаго Медика Тимплера и у весьма « учецаго опіца Іезуина Афанасія Кирхе-« ра, который также замѣтиль, что ког-« да красная эссенція изь пепла полыни « будеть выгнана (distillata), тогда въ « щлем в является изображение (idea) по-« лыни.» Нѣкоторые изв виннаго камня, послъ извъсшнаго пригошовленія, предспавляли совершенно виноградную киспь. И Боррихій описываеть, какимь образомь изъ пригошовленной соли молодыхъ кипарисныхв опростковь, увлаженной нівсколько разь купоросною флегмою (phlegmate vitrioli), выросло въ срединъ сосуда деревцо вышиною въ мизинець, которое разсматриваемо было многими любопышными особами въ Парижь.

### S. 49.

Спирть изъ Майской росы неопровержимо показываеть совсвые особенную силу въ воспроизведении раствий изь пепла ихъ и соли: понеже сила воздушнаго духа весьма сильно въ немь ощущается. Я стноиль однажды довольное количество оной росы въ деревянномъ, нарочно пригоповленномъ для шого сосудв, и случилось на ту пору, что я раскалиль кремни, которые хотблось мив залишь водою; но какь обыкновенной воды не было, то я налиль на блюдо не много сей сгноенной росы, и какь скоро опустиль вь оную раскаленные кремви, тогда произошель плакой неописанно пріятной запахь, что какь будто бы всв цввшы и бальзамы вмвсшв собраны были въ одну комнату. Францискъ Освальдь Гремс. совътуеть поступашь съ Майскою росою слёдующимъ образомъ: « Сначала пригошовь посшоян-«ную и летучую соль какого бы ни было « раствиїя, шакже спирть и флегму; за-« шрмъ наливши Майской воды, разреши

« все и коагулируй въ приличномъ для того, «хорошо заключенномъ сосудв. Тогда ра-« ствніе въ оной водв посредствомъ пе-«пельной теплоты явственно предста-«вишся, но какъ скоро наступить холодь, с тошчась исчезнеть.» Для произведенія раствній изъ сожженныхъ ихъ пепловь, присоединяющь иные къ Майской росѣ спирть изъ сырой руды висмута, котпорая въ огнв еще не бывала. Для сего по совершении въ Майской росъ ферментаціи (броженія), отгоняють (дистиллируюшь) спиртв и въ шоже самое время выгоняють спиртв изв руды висмута; потомъ берупъ золу цёлой правы, сожженной съ ся корнемъ, стеблями, листьями и цвв тами, смв шивають оную св мертвою головою (capite mortuo) руды висмута, наливающь сверьхъ пепла на при пальца оба см вшанныя спирта, и фіолу запаявъ крвпко ставять въ умвренно пепловатую золу. Тогда раствніе появляется со всёми своими цеётами, и при минувшей теплопів топтась исчезаенть. Если взять изсохшую траву, или цвльное раствние такимъ образомъ

высушенное, что можно испереть его руками въ порошокъ, и если подержащь послъ одинъ полько его корень 3 или 4 часа въ дистиллированной во дв изв руды Висмута, то раствийе опять будеть такь зелено, какь бы оно тоть же чась вынушо было изъ земли, и ежели на немь были цвЕты, то и они покажутся. Или: влей сказанную воду въ списклянный сосудь, прибавя къ ней перегнанной воды изъ правы какой пебъ угодно, и собственной ея соли три квинтеля; симъ налей сосудъ шакъ, чтобы онъ совершенио быль полонь, и зашимь поставь его въ покойное мвсто; дни черезъ два или черезъ при увидищь, чпо начнеть выростать раствийе, похожее на траву, изъ которой извлечены были вода и соль; если же сосудь приведешь въ движение, тогда образъ правы исчезнешь, а когда опять поставищь его вы покойное мвсто, тогда будеть тоже, что и прежде.

graphical Sundient heartwell age of the

weaking on my country and the same of the

and the total particles and the operations

THE S. SO. B. MESERS AND THE REST.

Но самый лучшій и сь Натурою сообразный способъ представить сте чудо, можеть быть сладующій: возьми до 4 къ фунтовъ съмень, какого рода или какихъ хочещь родовъ, которые были бы зрвлы и собраны въ ясную погоду; положи ихъ въ хорошую стеклянную колбу, которая по свойству цввтовь должна быть вышиною почти въ локопь, а отверстве имвить въ большой палець, дабы можно было оную запечатать. Положивь въ нее свмена, примвчай, когда въ Маїв мвсяцв падашь будеть хорошая роса. Тогда раздави свмена, и разложи ихъ по разнымъ мълкимъ каменнымъ плошкамъ (дабы они другъ на другв кучами не лежали), такимъ образомъ, чтобы на свмена упало много росы, которая бы ихъ увлажила и сообщила имъ питательную свою силу; между пітьмъ распіяни на шеспіикахъ чистыя простыни, въ которыхъ бы можно было собращь росу и потомъ оную выжать. Сей росы на 4 фунта св-

мень собери 8 мёрь. Сёмена должны бышь опяпь положены въ свой спеклянной сосудь до восхожденія солнца: въ прошивномъ случав они повредящся. Собранную на простыняхъ росу надлежитъ тебв тщательно фильтрировать (процѣдинь) и въ водяной бань дистиллировать (перегнать), пока она никакихъ подонковь по себв оставлять не будеть. Потомь калинируй (пережги) подонки (feces); они издадушь черную соль, которая принадлежить также къ дистиллированной водь. Стю соленую росу вылей на увлаженныя съмена, какъ сказано выше, т. е. чтобы она превышала съмена на два мизинца; пошомъ сосудь запаяй гермитически, и поставь въ сырое и теплое мъсто, или въ конской навозь, въ который зарой его глубиною на два фута, оставляя стоять въ ономъ цълый мъсяць, по прошестстви коего вынувши сосудь, увидишь, что свия находится какъ бы въ студени, подернутой сверху кожицею, спирть же и роса между слизистою матеріею и верхнею кожицею, которая покажется въ превосходнъйшемъ зеленомъ цвътъ различныхъ красокъ. Запечатанной такимъ образомъ сосудъ поставь на цівлое лвшо въ шакое мвсшо, гдв бы солнце днемь, а луна ночью могли бросать на него лучи свои. Но во время дождя или непогоды должно вносишь его въ комнату, или держать въ сухомъ мвств, вь хорошую же погоду опять выстанавливать. Случается, что сія работа можеть совершиться иногда въ два мвсяца, а иногда и на другомъ году, смотря по погодъ, хороша или дурна она будеть. Подлинные признаки возрастанія и совершенствованія супь следующіе: слизистая матерія, на див лежащая, подыменися высоко, спиртв и кожица будушъ со дня на день убавляшься, свия издасть отраженія (reflexiones), а въ сосудъ появятися тончайшіл испаренія и шумань, кои образують видь раствия, но еще непостоянный, который будеть часто подыматься и опускаться, смотря по тому, какъ сильно абиствовать будупть солнце и луна въ полномъ своемъ сіяніи. Наконецъ

все превращится въ бѣловато-сѣрую золу, изъ которой возникать будеть по
временамь стебель, трава и цвѣты въ
свойственныхъ сѣмени краскахъ и видѣ.
Сте изображенте при лишенти теплоты,
всегда исчезаеть и скрывается въ свою
землю; но коль скоро опять будеть
ему сообщена умѣренная теплота,
тогда появляется паки, и если сосудъ
будеть хорошо запечатань, то сте
чудо Натуры пребываеть вѣчно и безъ
конечно.

#### S. 512

Burding . Eloans on kgul.

М вразсужденій минеральнаго царства, мы не должны воображать себв инаго пути къ его улучшенію, кромв пути находящатося въ прочихь двухь царствахь, хотия неопытные въ химической философій, почитають металлы и минераллы по большой части за мертвые твала, и вовсе не хотять вразумиться, что и они, какъ прочія твари, произошли и возрасли изъ всеобщаго свмени всвхъвещей; изъ чего следуеть, что они

также въ сокровенной ихъ силв чрезь два шолько главныя средсшва могушъ бышь лучше познаны, п. е. чрезъ истлвние и сожжение. И подлинно, кто можешь привести металлы и минераллы въ первое ихъ соленое вещество, и хорошо очистить, что показаннымъ путемь сожженія у Исаака Голланда, легко можеть совершиться, тоть будеть трудиться не даромъ. Каббалисты упоминають въ своей книгв, называемой Эшв Мезарефв, объ особливомъ приготовлении металлических в тівль, и преподають наставленіе, какы приводить ихъ въ гніеніе. Они называють сте плвненным волотомь, которое недавно плвнено изаключено въ свою темницу, тав сорокъ дней и сорокъ ночей выдерживаеть пость, такъ что ты не можешь знать, что съ нимъ происходишъ. Оно какь бы заклано, и убишо: ибо умираетъ — и бывъ тамъ задушено, гність и чернветь на подобіє трупа. Я бы никогда вообразить себв не могъ, что минеральное вещеспіво, прошедшее самой жесточайшій, палящій огонь, и потомь

наки уловленное въ воздухъ въ видъ густато елея, который горипъ на рукв, подобно раскаленному углю, однакожь безъ вреда, и осязаемо, какъ коровье масло, могло послъ пережжения паки приведено быть въ гніеніе, если бы самъ къ великому своему удивленію много разъ сего не испыталь. Можеть быть иной усомнившись о семь, пожелаеть знать, какъ сте производится, потому что оно ведеть къ чему - то великому. Итакъ дабы подать больше свъта на пуши сожженія, намірень я для сего сообщить мою работу, которая стоила мив великаго пруда. Я взяль настоящую руду Венгерской антимоніи, ибо всякая другая столь же мало годится, какъ и расплавленная уже антимонія. Сію руду я мілко истерь и пережегь съ сврою и селипрою, возходящій же въ воздухъ паръ захватилъ я въ дистиллированную дождевую воду, и потомъ сїю дождевую воду дисшиллироваль съ онымъ кислымъ спиртомъ селитры и съры, которой восходиль и быль захвачень, такь что на днв реторты осталось

густое, тяжелое, огненное и тучное масло , которое будучи возгоняемо сильнымъ песочным в огнемь (igne arenæ) восходишь однимь дымомь и паромь. Къ сему огненному маслу прибавиль я весьма ректификованный винный спирть, который до того лишень быль водяной влаги, что зажигаль порохь, и сосудь поставиль на тижую дигестію, вв водяную баню. Тогда машерія моя, котпорая прежде не издавала никакого отъ себя запаха, начала вонять до чрезвычайности, и въ нъсколько дней здвлалась похожа на черную, густую смолу, которую прогнавь изъ регорты песочнымь огнемь, получиль я снъжнобълое молоко, запаху луковаго сока. Сїй феномены (явленія) показывають, какія цвіты и чудныя переміны скрывающся еще въ возгоняемомъ дыму, который кажется потеряль уже чрезь огонь свою сгараемую часть, что и согласно также съ завъщаніемь Арнольда де Вилланова: Камень, рожденный и произшедшій изъ земли, совершенствуется посредствомъ возвышенія. Онъ будучи насыщень водою по меньшей мврв около 12ши часовь, явно надувается и подымается ответоду и проч. Послъ сего изъ чиствишихь оныхь частей вытекаеть двественное молоко, которое тотчасъ бывъ оптпуда переложено въ Философское яице, должно нагръваемо бышь собственною непрерывною теплотою, подобно какъ нагръвается яице для высаживанія цыплять. Находящаяся вь огненномъ свъпломъ елев великая чернота, открытая посредствомъ огня виннаго спирта и сопровождаемая несперпимою вонью, показываеть, какъ въ прости огня скрыта также и тьма, и какъ назначенное для отверженныхъ мБсто мученія можеть содержать въ себв мракв, смрадь и огонь, млечный же бълый ликворь, исходящій изъ сей великой черноты, научаеть познавать изрождение свъта, который и здъсь изъ шьмы свъшипъ, и получаеть наконець поверхность. Нёть сомнёнія, что то весьма мало имветь чистопы, что облечено шоль многою земляносшію и шьмою и лежишь вы шемниць, какь бы

вь заточени: при очищеніяхь такого рода, я дівствительно замівтиль, что вь многократно повторенныхь растворахі (solutionibus) и сгущеніяхь (соадильной земли была весьма велика, но добраго на днів оставалось мало. Чтожь удивительнаго, что смертная наша хижина и обитающан вь ней тьма столь сильно затміваєть ясный світь безсмертной души, и сколь великаго сточть ему труда, высвободить себя и пробиться. Истинно, сколь многаго намь недостаєть еще, чтобы могли мы устоять вь солнців!

#### §. 52.

Итакъ твари находятся теперь въ среднем состояни, или лучще сказать, въ непрестанномъ чаяни и воздыхани о свобод отъ прокляти и работы истлини, чтобы войти въ свободу славы чадъ Божихъ. Ибо тваръ порабощена суетности въ надежд , и съ поднятою главою ожидает в

Рим. гл. 8. сп. 19, 20 и 21. откровенія чадь Божихь. Такимъ образомъ небо и земля сохраняющся какъ сокровище, которое нѣкогда огню будеть предано. Когда же стихи отв зноя воспалятся и разръшатся, земля и дъла на ней сгорять, тогда весь великій міръ и всв находящіяся вь ономь швари возродятся, и тогда только войдушь обратно въ первую свою матерію, бездну, Хаось. Исаїя говоришь о семь гл. 51. ст. 6. Небо прейдеть, яко дымь, т. е. оно превратится въ соленой дымв: потому что сей тонкій, духовный и соленой дымъ былъ его начало изъ коего оно произошло, и что потомь въ разрвшеніи своемъ, оно паки въ него перейдешъ. Сіи небеса и свътящія звъзды очень не чисты еще предъ Богомъ Іов. гл. 15. ст. 15. Потому - то и не могуть онв устоять предъ свътомъ Его; но небо и земля должны бѣжать оть лица Его, и мъста ихъ не найдется. Апок. гл. 20. ст. 11. Послъ сего разръшения и очищенія Исаїя гл. 34. ст. 4. (которое Лютеромъ переведено истлинемь, т. е. что

всь силы невесныя сгніють, хотя слово tabescere можеть означать изсохнуть, изнемочь, сморщиться, свиться), явишся новое небо и новая земля, въ котторыхъ не будеть уже видно ни мальйшей тьмы, Апок. гл. 21. ст. 1. Какъ Искусствомъ можно очистить самую мрачныйшую землю, посредствомъ сильнаго плавильнаго огня, шакь что она превращится въ прозрачное кристальное стекло, (что видно надъ грубою золою и пескомъ,) и какь со всвми земными твлами можно также поступить, и следовательно всъ такъ называемыя проклятыя земли (terræ damnatæ) могушъ бышь возсшановлены: шакъ равно возможно и при великомъ последнемь разрешении, грасплавленіи и сожженіи всёхь вещей, содвлашься твламь духовными и просебтлвиными. Почему весьма часто и много говорится въ тайном воткровеніи Іоанна о прозрачномь стеклів, о свётлыхь и блестящихь драгоцённыхь камняхь разныхь цввтовь и о метраллв самаго золоша уже прозрачнаго. Апок. тл. 21. ст. 18. Ствна града создана

была изъ Іасписа, или какъ н'вкотпорые говорящь изъ чистаго алмазнаго камня, самый же городь изъ чистаго золота, прозрачнаго какъ спекло; и въ спих. 4. Улицы его были чистое золото прозрачное какв стекло. Къ сему Каббалисты въ видвни Језекиля относять также Хашмаль рошп, переведенный прозрачным в янтаремь (per electrum pellucidum) Іезек. гл. 1. ст. 4. И Свяпый Духъ упоминаеть о стеклянномъ морв въ Апок. гл. 15. сп. 2. Я видвль стеклянное море см Вшанное св огнемв. Вь оное время произойдень не только освобождение оть проклятия и отдыленіе онаго, но и совершенное его уничтожение, такъ что темная проклятая земля достигнеть світоноснаго сіянія. Въ семъ усовершенствовании — твари изъ ихъ, теперь для насъ сокрытаго, и земною нечистотою подавленнаго блеска, просіяють ясно къ славв Создателя. Но какъ солнце посрамится и луна устыдится Исаїн гл. 24. сп. 23. нынъшняго ихъ несовершенсция; почему онви казапться будуть подобно власеному

вретищу и крови: то возсіяють пошомь яснвишимь свытомь, когда луна будеть свытить, какь солнце, а свыть солнца увеличится вы семь крать противу нынышняго Исаїи гл. 30. ст. 26. Здысь ветхое не уничтожено, но только премынено и исправлено Пс. гл. 103. какь риза и вретище, которое хотя и обветшало, однакожь и изь изношенных вего лоскутковь, можеть опять сдылана быть былая, ивжная сущность, какь на примырь былая бумага,

## S. 53.

Изъ сего всякой видить явную гармонію царства Натуры съ царствомъ
Благодати. Ибо какъ небесный Творець
училь насъ двоякому роду возрожденія,
а имянно: водою крещенія, и огнемъ
Святаго Духа, на что указуеть Онъ ясно
уже въ ветхомъ Завѣтѣ, въ 4 книгѣ
Моисеевой гл. 31. ст. 22 и 23. говоря
такъ: золото, серебро, мѣдь, желѣзо, олово, свинецъ и все, что можетъ
въ огнѣ устоять, должно вами проведено быть сквозь огнь и очиститься

дабы все сте водою кроплентя освободилось отв грвха; все же, что огня выдержать не можеть, должны вы провести сквозь воду: такъ равно два полько есть способа, которыми всякое отдиление и очищение можеть быть совершено, а имянно: огонь и вода, Натура отня пожираеть все то, что сгараемо, и что не принадлежить къ истинному существу свъта; онъ разрушаеть также все то, что есть рода летучаго и сгараемо-воздушнаго: 110тому что сїє есть собственная его пища; вода же разрвшаеть все земное и грубое. Сокровенная въ средоточін шварей сладость не можеть быть явлена, ежели не будеть она совершенно освобождена отъ земленыхъ осадковь (fecibus) и смрадной летучей съры; потому что земленое существо придаешь инородный вкусь, по роду собственныхъ соленыхъ изверженій (ехсгеmentorum): ибо вкусъ происходишь ошь соли, а летучее существо производить ядоносный смрадный запахъ опъ сгараемой съры. И потому огонь выгоняетъ

сврную сгараемость, а вода отдвляеть земленые осадки (feces). Изъ сего разумвть можно, что котвли сказать Философы сими словами: сожги в водв, омой в огнв (combure in aqua, lava in igne).

### S. 54.

Возвращить ли Богь толико воздыжающую теперь пварь, прежде еще совершеннаго и последняго ея разрушенія, въ по состояние, въ какомъ она находилась по сотвореніи до паденія Адама, дабы можно было пріяпіность ея и сладость вкушать и чувствовать въ совершенствв? - есть весьма важный вопросъ; по крайней мъръ я почитаю его заслуживающимъ вниманія: пошому что нъкоторые следы облагороженія растеній иногда бывающь уже видимы. Въ число оныхъ можно по справедливости включишь и що, что въ 1719мъ году въ окрестныхъ лесахъ Гейльбронна примечено было, а именно: на самыхъ молодыхъ дубовыхь отпрыскахь (побъгахь), которые

вышли въ томъ же году, выросли превосходньйшия виноградныя кисти, многи. ми виденныя, и которыя какъ чудо натуры были разсматриваемы и вкушаемы. Сте произшествіе весьма сходно сь тімь, о которомъ въ 1694мъ году, Іюня 24 писано было изъ Ниренберга: въ Виршембергской землв по близости отъ Ашеберга процвым, назадь тому двы недвли, два дуба съ необыкновенною красошою, на кошорыхъ къ удивлению всякаго, показались наилучшія и самыя зрълыя виноградныя кисши. Чудо сїе здвлалось извъсшнымъ во всей области, и особенно попюму, что каждому позволялось брашь виноградь въ шакомъ множествв, которое покажется неввроятнымъ. Киспи сего винограда привезены были въ Аугсбургъ и даже сюда, гдв я ихъ самъ видълъ и отвъдываль. Листъ на нихъ быль дубовой а не виноградной, кисти же Траминова рода, ягоды толстокожія и превосходнійшія вкусомь, такъ что следовало бы ихъ почесть за выросийя на виноградныхъ лозахъ, еслибь не висъль на вистяхъ дубовый

листь, который півмь сильнве подтверждаль чудо Божіе. Блаженство объщованной земли состояло и въ томъ, что тамь найдень быль столь превосходной крупной виноградь, что два человвка должны были нести одну кисть. Одинь филологъ пишешъ о семъ весьма замвчательно слвдующее: въ Ниренбергв назадъ шому 13 лвшъ, быль у блаженнаго Эгидія проповідникь по имени Ахацій, который во Святой земль жиль въ монашескомъ званіи цівлыхъ 8 лёть. Онь нёкогда будучи болёнь и не имъя возможности утолить жажду: понеже спрадаль воденою бол взнію особливаго рода (tympaniti); требоваль каждый день для себя по одной шолько ягодв съ виноградной кисти: потому что ею только могь онь совершенно ушолишь сильную свою жажду. Когда же я, сидя у него лежащаго отъ бользни въ постелв, спросиль, сколь велика была оная кисть? Онь отвётствоваль мнв, что она столь велика была, что едва двое мужчинъ могли оную несши, и что на одной лозв находилась полько одна

кисть, но что таковые лозы родятся только около Хеврона и на Варварійскомь языкв называются: Музи.

#### §. 55.

Не следуенть ли догадыванься, что можеть быть настанеть еще такое время, какое было прежде въ мірѣ до паденія, и во всей природь, въ небъ и землв, въ солнцв, лунв и звъздахъ, во всвхъ шваряхь и человвкахъ, будешъ все весьма добро, исполнено въры, любви, правды, истины, святости, спраха и почтенія къ Господу, такъ что всв вообще будуть знать и признавать Господа, будуть Его почитать, хвалишь, превозносишь и непрерывно славословить? Оное время въ Св. Писаніи называется: временемь прохлады отв лица Господня, въ которое Онъ все зрвть будеть во славв, Двян. гл. 3. ст. 20, и временемъ возстановленія всего существующаго, такъ какъ оно было въ началъ, т. е. въ первобытномъ его состояни, когда оно еще бы-

ло добро Сирах. гл. 36. ст. 17, на небъ ина землв. Ефес. гл. г. ст. го. Ибо все усыновлено во Хрїсшѣ съ вѣчнымъ уничтоженіемь и запечатлівніемь гріза Даніил. гл. 9. ст. 24. и притомъ съ возвращенїемь вваной правды. Когда Всесвятвишій помазань будешь на Царсшво Свое вь пришествїе Его, и когда всяческая и всВ враги будуть покорены и повергнуты къ ногамъ Его. Пс. гл. 8. сш. 7 — Когда Тошъ, Который нынъ сидить одесную Бога на небесахъ и сего ожидаеть Евр. гл. 10. ст. 12, какь ожидають пого же тварь и души подъ олтаремъ Апок. гл. 6. ст.: 9. — Да, (когда помазань будеть) Самь Онъ Господь славы: въ то время прокляпіе снимется со всей Натуры, ветхое будеть забыто и новое сотворено, Исаїя гл. 43. ст. 18 и 19. гл. 48. ст. 6 и слъд. т. е. при обновлении неба и земли Исаїя гл. 65. ст. 17. гл. 66. ст. 22. какъ онъ были въ началъ Псал. 101. ст. 26, и при обновлении Солнца и Луны, Исаїя гл. 30. ст. 26. чрезъ сильное потрясение и премънение въ миръ грядущій Евр. гл. 12. ст. 26 и 27. Мато. тл. 24. ст. 29. Аггея гл. 2. ст. 7. Евр.

тл. 2. ст. 5. Ефес. гл. 1. ст. 21. а не при самомъ еще исполнении ввиносии. Ибо тогда будеть всецьлое новое. когда все въ огив расплавится, здвсь же одно шолько обновление, хошя въ Св. Писаній обновленіе и новое твореніе вь разныхъ містахь часто за одно принимается и описывается, такъ какъ первое и послъднее воскресение, которыхъ смвшивать не должно. Такимъ образомъ освобождены будуть всв твари опъ суеты и работы преходящему существу. Римл. гл. 8. ст. 21. Онв не будущь ненавидёть и вредить другь другу, тъмъ менъе человъкамъ; Исаїа гл. 11. ст. 6. гл. 65. ст. 25. но будутъ также благословлянь Господа, Исаїа гл. 43. сп. 20. Который и съ ними положилъ Завёть (союзь), Осій гл. 11. ст. 18: Возрадующся древа дубравныя и море. Псал. 95. ст. 12. и Псал. 97. ст. 8. Небеса возвѣстять правду. Псал. 96. сш. 6. Рай будеть отверсть 4 кн. Эздры гл. 6. ст. 56. И будушь ясшь ошь древа живоша. Апок. тл. 11. сп. 7. Самъ Хрїспюсь съ уче-

никами Своими и со всёми принадлежащими Емувъ первомъ воскресении, будентв вкушать за Своею трапезою новые плоды рая Божія. Мат. гл. 26. ст. 29. Лук. тл. 22. ст. 16. Мы будеть искуплены вы собственномъ твав нашемъ отъ всякаго ничтожества и подобно какъ Адамъ быль до паденія. Волки и агицы, шельцы и львы, двти и львы, отроки и аспиды будуть пастись вивств вы любви и игрань другь съ другомъ. Исаїа гл. 11. ст. 6. Ибо вражда, от гръха произшедшая, уничножится. Сте будеть въ последнее время на горе Господней, къ которой притекуть всв народы и будеть едино стадо и единь Пастыры» Исаїа гл. 11. спі. 2 и 3. Михея гл. 4. ст. 2. Іезек. гл. 37. ст. 24. Іоан. гл. 10. ст. 16. Тогда придуть оть Востока и Запада, и сядуть за трапезу въ Царспівій Божіемъ, не для сластолюбиваго обвяденія и піанства, но во свящомъ Царспвенномъ и Священническомъ облаченіи. Сколь будеть тогда любезно, когда все сте обновится, очистится и просвътится, когда по сожжения зе-

мли и двль на ней, совлеченися мрачность видимаго твла и воспримется невидимое существо, которое будеть совершенно прозрачно, свыпло и чисто! Высота, долгота, и широта сихъ Божескихъ изреченій неизследимы. Ибо если мы уже знаемь, что вещи содержащіяся вь Св. Писанїи не супь вещи изреченныя какимъ-либо остроумнымъ мудрецомь, но самимь великимъ Богомъ и Духомъ Его, то и должны также помыслипь, что Богь о сихъ величеспівенныхъ и много-объемлющихъ вещахъ изрекъ достойно Его Премудрости и сообразно Оной. Но онъ не были бы столь высоки и величественны, когда бы Тоть, Которому всВ времена столь близки (присущи), и Который благоизволиль вствь временамь открыть святую Свою волю, не изрекъ притомъ вкупВ о всВхВ временахв и о всвхъ вещахъ, коимъ во всв времена произойти надлежить. И шакъ въ ошкровенномъ Словъ должно бышь скрышо нвчто гораздо большее и глубочайшее, нежели сколько наружная испюрія и прообразованія, или случайныя

произшествія буквально намь показывають. Кто же останавливается на наружной только исторій и описаніи 6ши дневнаго творенія и слідующаго за онымъ 7го дня, равно и на наружной повВсти о жизни Авраама, Ісаака, Іакова и 12 ши его сыновей, и взираетть на пъснь Моисея раба Божія съ его послёдним вблагословениемь, такъ какъ бы она совершилась погда же съ прочими предсказанными вещами, и болве никакого уже значенія въ себв не заключаеть, тоть взираешь на Св. Писанте и на Слово, какъ на нѣчто весьма ограниченное, и не испышываешь глубины обоихь завъщовь, которые представлены Павломъ въ видв Агари и Сарры, и посредствомь Духа Божія указывають на гораздо дальнвишее и высочайшее знаменование. По исшинь, многіе чрезъ худо выслушанныя и весьма наглянупыя изложенія пророческихъ предсказаній дошли наконецъ до того, что или укрвпились въ семь безбожномв своемь мнвний, что въ Св. Писаніи нъть ничего върнаго, или же сдвлались безбожниками. Ибо когда

они слышать, что мы тв или другія вещи въ Пророкахъ почипаемъ уже исполнившимися, и что притомъ весьма трудно представлять себь, какимъ образомъ онв исполнилися, тогда или смвются они внутренно, или говоряпъ явно, что и они могупъ дълапь такія же предсказанія, изъкоихъ нічто нъкогда и случится, и сте нъчто можно будеть въкоторымь образомь относишь икъ ихъ словамъ. Сте самое служишь Јудеямъ великимъ прешкновениемъ и держишь ихъ въ упорномъ заблужденіи, такь что они не могуть вірить, чтобы Хрістось Інсусь быль истинный Мессія. Ибо они никакь не могушь сотласищь самыхъ собыщій со всѣми ясными Пророческими словами, о Немь сказанными, и отъ большей части почитаемыми уже за собывшіяся. Но еслибь сь ними согласились въ шомь, въ чемъ, по силв Пророческихъ словъ и великихъ проповъдниковъ, согласишься должно, и чего ошвергнушь нельзя, а именно: что всв таковыя вещи о Хрїств воистинну еще исполнишься должны, и что Тудеи могушь

имвть еще великую надежду ожидатть своего спасенія, когда они въ послёднее время обратиятся ко Господу Богу своему: Ости. гл. 3. ст. 5. Римл. гл. 9. ст. 11. то они приняли бы съ охотнъйшимъ расположениемъ сердца и тъ вещи, кои о Хрість уже исполнились. Каждое швореніе Божіе въ Натуръ, сколь бы оно мало ни было, всегда превышаеть по внутреннему своему сокровенному существу всв слова, какія можно сказашь о немь, и всв опыты ; какте надъ нимъ произвести можно: такъ почемужь не понимашь и не представляшь себв вещей въ будущихъ ихъ событіяхь гораздо превосходнійшими, нежели слова о нихъ сказанныя, о кошорыхъ вещахъ въ Св. Писаніи находятся также гораздо вышшія выраженія, нежели о швхъ, кошорыя уже исполнились? Если мы разсмотримъ тв слова, которыя предварительно возвѣщали о спраданіи Хрісповомь и сравнимь ихъ съ самымъ спраданіемъ, погда найдемъ, что исполнение далеко превзошло всв предсказанія; ибо душа Хрістова при-

скорбна была даже до смерти, и въ кровавомъ потв вкусила за насъ источники Велїаловы—вкусила силы первой и второй смерти. Если бы въ Св. Писаніи сокрыша была одна только наружная буква, то не было бы оно толь великою, таинственною книгою, и по собственному смыслу своему было бы удобно къ понятію: ибо буква ясна. Но Іудеи подагають, что и каждая буква законной ихъ книги заключаетть въ себъ великое таинство. А какъ Единому Прему дрому Вогу нашему будущія, настоящія и прошедшія времена присущи, по Онъ неръдко подъ однимъ прообразованиемъ даеть разумьть о разныхъ отдаленныхъ вещахъ, временахъ и произшествїяхъ, и хошя изрекаеть ихъ въ проспыхъ, но притомъ и въ глубокихв, чу десныхв и многозначущих в словахъ.

#### S. 56.

Славное изображение будущаго всеобщаго усовершенствования пиварей представляется и въ царствъ Натуры,

когда оныя посредствомь искусства и многокрашнаго размноженія и пересаживанія въ тучньйшую землю, очреватвиную большимъ количествомъ тона кой селитры, выростають всегда красивве цвв томь и лучше вкусомь и запахомъ. Сильное двиствие солнечнаго огня, котторое самыя даже кислыя и торькія растівнія превращаеть вь сладчайшія и прівтивиція, не свидвтельсшвуешь ли, сколь легко Создашелю превратить паденіе и проклятіе Его тварей въ благословение и Свъть, такв что смерть поглощена бу детв побъдою и совершенно уничтожена? Самыя сильныя и жеспюкія В дкости согrosiva) чрезь тихую дигестію (вареніе) и гніеніе оплатающь свою остроту. Сія В дкость какъ бы пожираенть себя въ себъ самой и прешворяется въ пріятнвишую сладость, равно какъ и многія минеральныя суровыя вещи, посредспромь солнечнаго огня и зажигапельныхь зеркаль, изь сырой своей дикости приводящся въ совершенно здоровую и сладкую, какь медь, спълость: ибо

трезъ наружную шеплошу солнца не шоль. ко возбуждается и приводишся въ дЪйствіе внутренняя сила матеріи, которая насаждена въ нее собственною ея Натурою, но вь тоже самое время и солнечная огненная сила двиствуеть снаружи внутръ и входить въ матерію. Ибо еслибь дёло состояло только вь одной вившней шеплотв и внушренией формв, тпо для чего же не производить подобнаго двиствія и проницанія (ітргæднаtionem) не прерывно нагръваемая изразцовая печь, и простая сквозная, для тніенія устроенная химическая печька (fauler Heinz)? Почему, какь виноградь и плоды въ шеплицахъ вырощенные, не могупъ равнящься съ созръвающими опъ солица: такъ точно бываетъ и съ минеральными вещами, и согласуещся съ твмъ, что говорится о винв: — «Сколь-« ко вино ни имветь теплоты и сввта, « все сіе заимствовано отъ солнца, « изъ котпораго оно извлекло сте и въ « себя перемвнило.» — Такимъ образомъ Сухпеній дигероваль (свариль) жельзный сурмяный королекь (Regulum

antimonii martialem), расшопиль оный и усовершенствоваль, шакь что онь, бу-дучи рождень вновь, двиствоваль и по-казываль себя Героемв и сильнымъ Гер-кулесомв.

## - Can de more o S. 57. and to the same

"but Kansenoustin one outer, buse is not Солнечный огонь имбешь вы себв н в что великое и особливое въ сравнении сь другимъ огнемъ. Одному Фигляру, которой намазываль себв руки извъспною мазью и могь держапь безъ поврежденія раскаленныя уголья, нікто зажегь украдкою уголь солнечнымъ огнемъ и положиль ему на руку; но онъ въ тоже мгновение сбросиль его, сказавъ: «Это солнечный огонь, я не могу держать угля. Если мълко истертую антимонію кальцинировать на солнцв зажига шельнымъ зеркаломъ по методъ Г. Фебура, то сдълается изъ нея бъло-сивжный порошокь, не безполезный для врачеванія. При сей кальци" націи восходять тустые пары и дымь ? и когда они пройдушь, то высь въ ма-

теріи не только не убываеть, но еще замъщно прибавляется, не смотря на то, что она потеряла столь много нечистой сгараемой своей свры. Причина сего весьма легко разрвшается, а именно: Солнечный огонь сообщаешь тогда твлу столь много частиць сввта и огня, что оно становится тяжелве; но какь не льзя знашь, какимь точно образомь сте происходить, то и надобно полагать, что сте есть предметомъ глубочайшаго испытанія. Кислое. звленое яблоко, и незрвлую виноградную кисть не льзя всть до твхь порь, пока они не переварятся и не созрѣютъ ошъ неба: точно тоже происходить и съ минераллами, которые пока остаются въ меркуріальной своей сыросши, бывающь не иное что, какь недозрвлое лъкарство; а какъ обыкновенный огонь не есть орудіе Творца, которымь онь посредственно двиствуень. то и не можно имъ того произвести, что производится другимв огнемъ. -Что видимъ мы на зернв въ полв, на плодахъ въ саду, и на кисппяхъ виноградной лозы? Не то ли, что изъ крвикаго, подобнаго камню, кислаго существа двлается во внутренности тонкой его кожицы, сладкой и пріятный сокъ, который по созрвній своемь, будучи высущень на солнцв, превращается въ сладкую соль какъ, въ солнечный огонь!

# S. 58.

o see and the animal manufacture Но если двиствие солнечного огня въ сообщения свыта, вы созрыти растыній и просвътльній півль посредствомь кальцинаціи, столь многое производишъ, и имвешъ въ шомь нвчшо особенное, то и подземный, или такъ называемый, языческій огонь не должно почитать за маловажный. Каббалисты обращая на него внимание, относящь къ нему Псал. гл. го. ет. 6. Одождитъ на злочестивых в молнію, огнь и с вруа именно: одождить съру съ солью, съру съ огнемъ на нечестивыхъ, т. е. на нечистыя металлы. Чрезь сіе разрушение и повреждение происходишь

начало къ усовершенствованію. Хотя Каббалисты объ аппликаціи (приміненіи) и употреблении сего земнаго и горнаго огня мало упоминали, и мало шакже описывали употпребление небеснаго, солнечнаго огня; однакожь нВкоторые изъ нихъ сей адской земной и горной огонь, какъ бы изъ ада и кладезя Демокритова (Ех orco et puteo Democriti) воздвигли, и представили съ его небеснымъ и духа исполненнымъ двиствиемъ. Изъ чего усматривать можно, какимъ образомъ чудесный Творецъ въ самой крайней пъмъ скрыль чиствищій и яснвищій світь, и высочайшее Небо спустиль вь глубочайшую бездну ада, глакъ что не безъ основанія сказапь можно, что Совть и здесь во тым в св втится, и гдв изгоняется одно начало, тамъ является другое. Сей сокровенный свъть найпи можно въ минеральном в центральномъ соленомъ огнъ, котпорый если будеть отдълень оть солей, оставляеть по себь обуялую землю (terram surdam et inanem m. e. землю глухую и пустую,) которая ни вы какой уже воз

дв не растворяется, къ чему также должно опінести слова Спасителя у Марк. гл. 9. ст. 49, 50, и въ другихъ мъстахъ: все огнемь осолится и соль есть лучшая приправа; шакже: когда соль обулеть, то чвмв осолится? Если кто изъ средоточія солей въ состояніи будеть возбудить постоянный соленый отнь, тоть немалое сделаеть приобретение. Чъмъ же глубже и постояннъе сей соленый огнь находится сокровеннымъ въ своихъ субъектахъ, твмъ изящиве онъ почишаться должень; и когда мы производимь опыты, то между всвии солями не находимъ ни одной, которой бы сущность постояннве была купороса (vitrioli). Но сколь ни постоянень или не сгараемь сей огнь скрывающійся въ таинственномь и внутренномь чревъ куnopoca (occultis et interioribus visceribus vitrioli); совствы птыть для опкрытія его потребенъ летучій, довольно однородный оному ключь; почему обыкновенная свра не будеть здвсь безполезна: спирть ея довольно сходень св купороснымь. Сфрный сей спирть мо-

жеть возбудить изъ купороса постоянное существо металлического свойства, разръщить оное и сдълать лептучимъ; но свра должна сгорвинь видимо, и чвиъ менве будеть она имвить воздуха, твмъ менве можеть она придать летучести постоянному огню, находящемуся въ купорось Прими сему следующее за объяснение: возми купоросу; распущай его и огущай, сколько заблагоразсудишь, но онъ всегда будеть опять въ воду преіпворяшься и распускаться; когда же прибавишъ къ нему равнаго въсу желтой свры, и сію свру отозжешь оть него вы цирку лярном в (круговращательномъ) огнъ, шогда немедлвнио останется мертвая земля, которая никогда уже не распустится. Въ семъ случав пожирающія пламена свры совсвиь истребляють коренную влагу (humidum radicale) и всажденный соленый огонь прогоняющь дымомъ; но кшо въ шоже время умвешь принимать и уловлять сей изгнанный и изведенный соленый огонь, тоть получить чудесный Елей, о которомь справедливо сказано вь Пришч. Соломоновыхъ

гл. 21. ст. 20: ВЪ дому Мудраго находится вождельное сокровище и Елей, безумный же расточаеть его— тоть увидить даже, что огонь можно познать отнемь, и пойметь, что хочеть сказать Геберь сими словами: «Много на-«ходится путей кь одному намърентю. (Multæ sunt viæ ad unum intentum).»

# §. 5g.

Равнымъ образомъ и Богъ въ глубочайшемъ и неиспов в димомъ смысл в именуется по жирающим в огнем в, Онв, -Который в в огн и св в т в обитает в, св втом в од в в в тор в и огонь превращаетъ и совершенно прем в няеть твари, что видно на Моисе в, который
пребывъ на гор в въ тайномъ обращен и
съ Богомъ н в сколько в ремени, им в лъ
отъ того кожу св в тящую и блистающую. По справедливости зам в чается
также, какъ н в что таинственное, что
Исаїя Пророкъ чрезъ прикосновен в очищенъ быль отъ нечистоты своей,

Исаги гл. 6. ст. 6 и 7. Вь то время слетвль ко мнв одинь изв Серафимовь, сь горящимь углемь вы рукв, который взяль онь клещами сь олтаря, и онымь прикоснулся ко устамь моимь, сказавь: Се прикоснулись уста твои кв сему (углю), дабы беззаконие твое оть тебя отвялося, и гръхь твой очистился. Чъмъ и должно удостовъришься въ возможности всеобщаго возстановленія тварей Божескихъ въ состояние первобышнато ихъ совершенсшва, въ которомъ всв твари, Ангелы и Человъки паки будупъ Богу покланяться, бояться Его и почитать, подобно какъ въ первые шесть дней пворенія сопворены они были опть Бога добрыми, Его единаго боялись, чтили и Ему покланялись. Тогда все будеть новое и Богь всяческая во всемь. Посему-то Богь и возлюбиль мірь, дабы ни одна изъ Его тварей не погибла; понеже шварь имвешь въ себв не преходящее существо дыханіе Божіе. Итакъ если тварь не захоченъ къ Богу возвращинься

въ любви, то должна быть влекома въ жестокости: потому что Богь не будепъ ввчно съ равнодушіемъ (съ хладнокровіємь) смотрёть на то, чтобы Сила Его въ шваряхъ была посрамляема и задерживаема; и сїє состоянїє первой и второй смерти есть Божеской строгой домь смиренія, паляще-хладная, и хладно-палящая плавильная печь, Гезеккійль гл. 22. ст. 18 и след. Мато. гл. 5. ст. 22 и след. уготованная неверующимъ и упорнымъ (неудобо-плавимымъ). Сія смершь — высоком врное упрямство, коварную змвиную главу въ оппадшихъ Ангелахь, а звёрство и лжепророчесшво въ прельщенномъ человъкъ, споль совершенно отожжеть и оттопить, что не останется ничего кромв чистаго, ошь Бога сошвореннаго, добра; и сіе изтязание и переплавление такъ изтрезвишь всъхь вверженныхь вь чистительную печь, что они не только признающь согрѣшенія свои предь Господомъ Творцемъ своимъ- признаютъ необходимость возвращенія своего вь первобышное состояние, чрезъ ввчно

удовлетворяющую жертву умилостивленія во Інсуст Хрістт Евр. гл. 10 ст. 12. но и преклонять въ сей смерти кольно свое, и языкъ ихъ (даже во глубинв земли или преисподней) будеть признавать, что Інсусь Хрістось есть Господь во славу Бога Отца. Филип. гл. 2. ст. 10. И сте признанте, въ смерпи еще, есть блистание золога учинившагося уже чисшымь, за чёмь, говоря языкомъ плавильнаго искусства, слвдуеть пробитие, т. е. дълается отверстве, чрезъ которое учинившееся чистымъ золото изливается постепенно Зах. гл. 13, ст. 9. гл. 9. ст. 11. И тогда заключенные не только будуть освобождены, оправданы и разръшены; но и не найдешся мъсша сей плавильной печи. Ибо и самая вторая смерть, яко послъдній врагь уничтожится. 1 Кор. гл. 15. сп. 26. 54 и 55. Сте вверженте въ пещь, относительно времени, лицъ и образа (какимъ произойдеть) открыто ясно въ Св. Писаніи, но высвобождение изъ оной сокрыто; можно однакожь глубоко прозрѣвашь въ

сте высвобожденте изъ пещи чрезъ блатодать Божескую, позчавши шестидневное пворение въ таинственномв его смыслв. Богъ не хочетъ погубить ни одного изъ Своихъ швореній; в которыхв находится непреходящее его существо и дыхание; но хочеть, чтобы все было возстановлено, чтобы весь хорь Ангеловь быль паки вмвств, и весь человъкъ возсталь, и да оты деть все вв прежнее свое стяжание и имущество, вь великій годь Юбилея, вь льто отпущенія и покоя. Зкниг. Моис. гл. 25. ст. 13. Однимъ словомв: Богъ хочешь, чтобы вся пварь была возстановлена столь чистою и доброю, и даже еще лучшею, нежели сколь чиста, добра и весьма добра была до паденія, и все сїе должно произойти чрезь Інсуса Хріста, какъ чрезв высокую жертву примиренія, Который до твхъ поръ не престанеть трудиться, пока тварь не содълается блаженною. Ибо самъ Господь, по воскресени Своемъ, проповъдаль сте благовъствованте тъмъ духамъ въ шемницв, которые въкогда пре-

бывали въ невърги, дабы они повърили 1 Петр. гл. 3. сил. 19. гл. 4. ст. 6. какъ Господь убиваеть и животворить, низводить вы ады и паки изы онаго изводить і Царств. гл. 2. ст. 6. Осїа въ гл. 13. сп. 14 называетъ сте утвшентемь оть очей скрытымь. Сіи-то супь непостижимые суды и неизследимые Божеские пуши, въ которыхъ Богь все заключиль подъ грвхв, да все помилуешь. И можно ли Господу въ оппадшемь Ангель, въ падшемъ человъкъ, и въ поврежденной пвари, непреходящее Свое существо совершенно отличное ошь прильнувшей къ нему нечистопы, трвха и проклятія, яко непреходящее Свое дыханіе, ненавидінь, и такимь образомъ оставить на ввчное посрамление и злоупотребление? Да удалится мысль еїя! Не ненавидить Богь того, что онь сотвориль. Прем. Солом. гл. 11. ст. 21. Онв не хочетв, чтобы ктолибо погибнуль, но да приндуть всъ въ покаяние. 2 Петр. гл. 3. ст. 9. Онъ есть Любовь, не отринеть во въки, наказуеть, но помилуеть паки по

великой милости Своей. Ибо не отв сердца (не по охотв) мучить и изтязуеть челов вковь. Плач. Герем. гл. 3. ст. 31. Что двлаеть Давидь для развращеннаго сына своего Авессалома? Опець желаеть умереть за сына! Не будеть ли Богь еще милосерднве и соспрадапіельніве къ падціему Своему піворенію, которое им веть отть Него непреходящее Свое существо и живоносное дыханіе Духа Его? Богъ производить все по мврв, числу и ввсу. Чвиъ шверже дерево, швиъ острве ножъ; чвиъ нечище золото, тъмъ сильнве огоньтъмь больше свры и селитры. Чёмь больше преступление, твив больше и наказаніе. Богь каждому умветь воздать надлежащую міру, и знаеть лучше всьхь, какъ Ему поступить съ двломь рукъ Своихъ, чтобы любовь, правосудіе, милосердіе и истина не могли другь другу ни чьмъ упрекнупь; - но на судъ похвалишся милосердіе: ибо имъ помилуепъ Онъ наконецъ Свое созданіе:

winds of chartenance - 41 th

# S. 60.

Вогь будучи обилень въ милосердій; еще въ первый день повелъль свъту произыши изъ шьмы, и даже Іисусу Хрїспіусему испинному Свёту, просвёщающему всвхъ людей, входящихъ въ сей мірьповельль взыши прошиву шьмы гръховнаго паденія, и чрезь раздівленіе світа ошь шьмы, благоволиль положишь в вчную вражду между свменемъ змви и свменемъ жены, такимъ образомъ, чтобы світь вь борьбі, наконець проглортся сквозь шьму и оную побъдилъ. Сїя линія світа въ Авелі, Спов, Энохва Манусанлв и Нов всегда возвышалась, и наконець одержала верьхъ надъ мощію тьмы, которая пребывала въ Каннъ и великихъ сильныхъ мужахъ и шираннахъ; и потому Богь сохраниль Нол вв осьми лицахь въ ковчегь, а первый мірь, погруженный въ невърїе, пошопиль мешишельною водою со всеми его Гиганшами и отступниками (Нефилимъ דובלים); сь последнимъ же міромъ победоносный сей судь произведень будеть огнемв,

въ копторомъ наконецъ всв тви, мракъ, нощь, тьма, проклятіе, гръхь, (прокляшая земля, terra damnata), (мершван голова, caput mortuum) и изгарины (шлакъ) со всею ихъ нечистотою будушь очищены, уничшожены и поглощены свъщомъ и добромъ, чему уже теперь видимъ мы предуготовление (vorspiel): ибо свъщь остается всегда побъдителемь, и хоти тьма проницаеть иногда въ нвкотпорыя мівста, однакожь наконець должна она удалиться и быть побъжденаона даже пожираетть сама себя, что ясно усматривается на коррозивныхъ (Вдкихъ) и прочихъ нечистыхъ твлахъ; но добро, которое начало свое получило отъ благаго Бога, можеть силою Его, хоша бы оно было какъ малая шолько искра, отчасу возвышаться, сділаться мощиве, разпространиться изъ центра во всю окружность, и чрезь находящуюся въ немъ самомъ силу, все обнять и привести въ единство.

the or options the set also seed.

#### S. 61.

Вь семь тріумфі грівхь, какь жало, смерши, должень бышь уничтожень и изъ среды исторгнуть, и тогда исполнишся сказанное въ Св. ошкровени Св. Іоанна гл. 21. сп. 4. Смерти не будеть, ни плача, ни вопля, ни вользни уже не будеть, какъ такихъ наказаній, кои слідующь за грізхами, и ради грвховь введены. Но поелику корень грвха не происходить оть вваности, то и не можеть онь продолжиться во всю ввчность, а нвкогда должень быть истреблень. Такимъ образомъ Пресвятый Богь хощень, чтобы печальный образъ сей, по исполнении и отпкровении всвхъ Его двль, быль опнять опъ свяпыхъ Его очей, и чтобы во всемь Его. домв и царствв, ничего не оставалось кромв одной милости, спасенія, жизни, сввта, кристально-прозрачной красоты, полноты, богатства и непреходящаго существа. Сте самое одинь Аглинской философь весьма хорошо провидввь, написаль следующее: Испыпуя

придежно, первоначальное существо Бо, жіе, не нашель я въ немъ ни прощающаго милосердія, ни мешящаго, ниже наказующаго правосудія, ни гивва, ни смерти, ни проклятія, ниже какой-либо поски, или печали, пьмы, зла, ниже спихіи. Я сказаль сначала: — ни прощающей милоспи, ни милосердія, -ибо кромъ Его Самаго ничего въ Немъ не было, следовашельно не было никакого предмета и никакой швари, которой бы нужно было искушение или прощеніе. — Сказаль шакже : — ни мешящаго, ни, наказующаго правосудія, — ибо внушри Его не было никакого предмета, котпорый бы способень быль къ наказанію; — ни ярости, ни гнвва — ибо Богь Самь на Себя гиввашься не можешь, въ прошивномъ случав было бы прошивуборствіе и вражда въ сердці и средоточи ввинаго единства и несложности; - ни смерти, - ибо Божество есть живый Богь, самая жизнь и Творець, или начало оной ;--ни шоски, ни печалиибо Богъ есть Высочайщее и Превосходивишее Благо, следоващельно должна

вь Немь быть одна торжествующая радость, одно удовольствие, одно веселіе; ни шьмы, ибо Богь есть единый севть и самый сввть, источникь и средоточие онаго; - никакой стижи. ибо Божество есть Всесовершеннъйшее. и Высочайшее единство и несложность безъ всякаго смъщения. Но вы возразише мив и скажеше, чио я Божеской совъть и наказующее правосудіе, какъ будто отмътаю, и отрицаю его гиввъ прошиву грѣха и грѣшниковъ. На что отвътствуя, говорю: Отнюдь нъть! Не оприцаю я чрезъ то нимало наказующаго правосудія и гивва Божія, а говорю полько, что вь несложном первоначальномъ существ Божескомъ, не находи пся ни того, ни другаго, и что оныя присвояющся Ему шолько по скольку Онъ ввель ихъ въ свойства (или виды) вваной Наттуры. Однако скажетте вы . какъ можетъ называщься сія любовь непремъняемою нашурою Божества, когда и Св. Писаніе сказываеть намь, что Богь гиввень и ревнишелень прошивь грвха и зла? Въ отвъть на сте припомню

я вамь то, что сначала уже сказаль, п. е: когда говорю я, что ввчная любовь Божія есть неизм вняемая Натура, погда говорю я о Богв, какъ Онъ вь самомь себв есть въ царв вваносии, который превыше в в чной Натуры имвень бытіе свое и существо; но когда Богу нашему приписывающся гнвов, и ревность, тогда Божественное естество разсматривается, какь оно облечено уже свойствами в вчной Натуры. Мы же говоримь здёсь о богь въ его первоначальномъ, отвлеченномъ или сверьх вестественном в существ в, которое есть неиное что, какъ неизмЪняю щаяся вічная Любовь. Кіпо все сїе разсмопірипів, піоть увидить, что когда достигнется до того, что конець вой деть вь начало и Богь будеть всяческая во всемв, тогда всв стихи и смв. шенія, всв грвхи и наказанія трвховь, слъдовательно и все наказующее правосудіе Божіе должно будеть прекратиться; ибо оно начало свое получило тогда, когда уже грёхь вошель въ мірь, за которымъ последовало и наказующее правосудіе Божіе.

#### S. 62.

Но сїє святое ученїє, открывающее тайну пожирающаго огня, не можеть сдвлать безпечнымъ того, кто хочеть познашь и милость и строгость Божескую: ибо сія же самая испинна показываешь, что всв злыя двянія получашь свое наказаніе, и что при выходв изъ сего міра не вдругь вознесешься къ Богу, развъ кто въ сей еще тълесной жизни ходиль съ Богомь, и шакимь образомь оть смерти прешель вь живошь. Іоан. гл. 5. сш. 24. Если же сего здёсь не последовало, тогда въ смерпи и адв окажется, что значить прожить время распушно, или столь мало. радвть о времени благо дати. Помысли, любезный человъкъ! сколь безумно и глупо поступищь пы противь собственнаго швоего благополучія, если пропусшишь время покаянія—время входа вь смерть Хрістову-время распятія плоти твоей со страстьми и похотьми, которое столь кратко и мало, что пы при истинной ревности, върности

и прилежаніи можешь пройти оное въ немногіе годы, въ немногіе даже мвсяцы, силою и благодатію Божіею: напрошивъ же того, когда протечетъ сей легкой и благопріятный случай вивств сь швоею жизнію, шогда время, опредъленное на поканние, будеть уже не столь крашко и легко, чему ясный примъръ видишь пы надъ півми, кои нівкогда не върили, когда Богъ во времена Ноевы ожидаль ихъ обращенія съ терпвиїемъ. Ибо они должны были просидень въ шемницъ болъе 2000 лъпъ, пока Господь Хрістось не пропов'єдаль имъ Евангелін. Былій гл. 6. ст. 7.— і Петр. гл. 3. сп. 19. гл. 4. ст. 6. Какъ думаешь ты? Что могли они претеривть въ сіи многіе годы? Ипакь при испинномъ размышлени, сте учение не подаетъ никакого повода, чтобы сделаться безпечнымь,

### §. 63.

Богъ показаль сёе чрезъ Моисея довольно вразумительно въ образѣ (видѣ)

льта покоя (Юбилея). Когда по прошествій семи разь семи літь, т. е. сорока девящи, наступаль пящидесяпый годь, що бради поржеспвенныя трубы и возвъщали годъ всеобщей свободы и отпущения, дабы каждый должникъ возвращился къ своему имуществу и кь своему плъмени. Испытатели Св. Писанія дівлали иногда о семь торжественномь год в глубокомысленныя замбуанія. Каббалисты имвющь о томь изящныя понятия, какъ на пр: Архангель Минорита, въ толковании своемъ на 13ый Каббалистической догмать Пики Мирандолы, гдв сказано: Кто позналь въ Каббалъ таннство врать разумвнія, тоть познаеть таннство великаго Юбилен. Врата Бина́г\* (ПЗ 51), или разумвнія, говоришь онь, сушь 50, къ которому числу приходимъ мы чрезъ квадрашъ седмерицы, п. е. чрезъ 7 нижних в Сефиротовь, приписывая каждому изъ нихъ седмеричное число, и такимъ образомь входимъ въ 50 враша, кои супь и конецъ Бина́г (разумвнія), и начало Хохмат\* Проп (прему-

дрость) (\*); въ оные 50 врата Мои-

# десять сефиротовъ.

Каббалистико - физитески. Каббалистико-

Кетерь Эрэ, Двиству- Вваный огнь, Корона. - 10. ющее, А или ф. Хохма́г\* Прэд, Страж- Вваная Премудросшь. - 9. дущее, ∨ или ў. Бина́с\* ПЗЗД, Са-, Разумѣніе, или Разумъ. - 8. птурнъ. Гедулаг тэл, Юпи Ввелельние, или Великол впіе. 7. теръ. ₹ Могущество. 6. Гевура́г\* ПЭЭЗЭ, Марсь. Тиферень ЛЭЗЭЭЭ, Слава. - - 5. Луна. Нецахъ пыл, Солице. В Въчность. - 4. Годъ ЭЭП, Венера. Е Величество. 3. Основание. - 2. Iесодъ 770?, Меркурій. Мальхуть 7772 Тинк- Царетво. - 1.

тура.

<sup>(\*)</sup> Приливс. Для удовольствія Русскихь читателей прилагается здёсь таблица по Сефиротовь, взятая изъкниги: אור בונה dor Lucis, или Блеско севта.

бив вы дверь блаженсива, потому чито трезъ оныя враша и въоныхъ двлают ся блаженными. Сте-то причиною, что Моисей никого не могь учинить блажень нымь посредствомь своего закона, и ему не было позволено ввести народъ вь обътованную землю. Но Хрістось пришель и вступиль вь оныя 50 врата, даровавь опплущение грвховь, какь у Исаїм вь гл. 61. ст. і говорится: Духв Госпо день на Мнъ, его же ради Госпо дь помазаль Меня и послаль благов встить нишимь, проповъдать плиникамь отпущение и свободу, и возвъстить льто Господне благопріятное, т. е. Юбилей. Для сей же причины Хрістосъ въ 50 й день послаль Духа Святаго, который отвориль намь врата. Главная причина сего установленія была именно та, чтобы всв обратно свое получили , въ шо время, какъ принявъ ошъ Бога прощение, очищены будуть отъ грвховь; т. е. когда исполнитися время великаго Юбилея, или пройдушь 7000 лъшь, тогда все начнетъ возвращать ся въ первобышное или даже въ лучшее

состояніе, по сказанному у Исаїн въ тл. 65. ст. 17. Се творю Азъ небеса нова и землю нову. Евреи говоряпъ, что великая тайна содержится въ 50 числв. вь которомь происходить отпущение грвховъ: въ немъ сошель Духъ Свяшый, и въ немъ же поставленъ Псаломъ сей: Помилуй мя, Боже! Вь существ в сего можно удостоввриться изъ самыхъ прообразовательных словь. Левиш. глав. 25. ст. 8, 9 и 10. Изчисли же себъ семь лъть покоя, такь чтобы 7 лъть изчислены были вь 7 разв и время 7 лЕть составляло сорокь девять лёть; вы 10 же день 7 мёсяца возвъстите трубнымъ гласомъ по всей землъ вашей, сей день очищенія возвъстите трубою по всей землъ вашей, и освятите пятидесятое лвто, и назовите его годомв освобожденія на земль для всьхь живушихв на ней, ибо годв сей-есть годв Юбилея, въ который да оты деть каждый кв стяжанію имвнія своего, во свое отечество; ибо 50 го дв есть го дв вашего Юбилея, великій Юбилей, вв

который да отыдеть каждый кв своему плъмени. Здъсь замъщинь надлежинъ, что сей торжественнъйшій годь праздновань быль вь день примиренія, и что не только Іудей, но и всв пришельцы, жившіе вь землв ихъ, были шакже присоедины и включены въ оное примиренте, отпущеніе и великую свободу, дабы каждый возвращился къ собственносии свеей, къ имуществу, и къ своему плъмени; п. е: въ прежнюю свою свободу, которою онь пользовался; прежде нежели впаль въ долги; дабы показать тъмъ, чипо обильный любовію Богь не вічно будеть гивваться, и не ввчно оставить человвка въ долгу грвховномъ и наказаній; но положиль, дабы вь день примиренія кровію в вчнаго зав вта, въ коемъ Хріспось обрѣль евчное искупленіе, и можеть навсегда содвлать блаженными, - положиль освободишь всткъ и возвращить въ прежнее состояніе свободы. А какъ въ началъ шворенія седьмый день, въ который Богъ успокоился оть всёхь дёль своихь, есть

явное прообразование великаго седьмаго дня, по и величайшая суббота льть конечно последуень тогда, когда пройдушь седьмь седмиць, или шысящельтій (millenaria); посль которыхь, кь великому прославленію имени Божія, наступить чудесный, великій 50й годь всеобщаго искупленія и примиренія всвхв тварей, въ долгу находившихся. Такимъ образомъ торжество радости и веселія всвхв тварей Божескихв праздновано будеть совокупными силами и голосами. Тогда восхвалить Господа всякое дыханіе и всякая тварь на небеси, на землв и подъ землею, въ морв и во всвхъ глубинахъ. - Сїя же хвала означаешь блаженство всвхъ шварей, такъ какъ прокляте ихъ ведетъ за собою хулу.

# S. 64.

Филонъ Гудейскій въ 3й своей книгв о жизни Моисея, замвшиль особенное шаинсшво скрывавшееся вь одеждв Первосвященника, когда онъ для принесенія

жершвы за народь, входиль во Солтая Святыхв: ибо сія одежда заключала въ себь великія гаданія (загадки ænigmata), и представляла цёлый мірь, который онь вмъсшъ сь собою какь бы вносиль предь Господа, и въ немъ всъхъ шварей предлагалъ ему на жертву. Онъ пишетъ о томъ следующимъ образомъ: « Таковы суть гаданія (ænigmata), скрывающіяся въ священнической одеждъ. Кидаръ (Клобукъ) надвается на голову вивсто діадимыибо когда священникъ отправляетъ должность свою и священно-служение, тотда бываеть онь выше не только частныхъ людей, но и царей всвхъ. Напереди у клобука придълана золошая дощечька съ изображениемъ 4хъ буквъ, которыми, сказывають, представляется имя Сущаго — поелику ничто не можеть существовать безъ призыванія Бога, и всв вещи сохраняющся въ целости по Его благости и любви. Украшенный такимъ образомъ Первосвященникъ посылается къ священно-дъйствію, дабы каждой разъ, принося за народъ молит-

вы, по обычаю Опцовь, вносиль онь съ собою цвлый мірв подъ фигурами, котпорыя имъль на себъ, а именно: Воздухв въ ризв (длинномъ одвяніи), воду вь гранашныхъ яблокахъ, землю въ цвѣтахъ, огонь въ багряницѣ, небо вь эфодъ (верхней ризъ) и въ двухъ смарагдахъ, представляющихъ поликое же число Гемисферъ начершаніемъ (рѣзбою) ихъ влажностей - пакже въ нагрудник (въ Слов BRationali), которой украшая перси чешырью тройственными рядами драгоц вныхъ камней, изображаеть всеуправляющій Умв; ибо необходимо нужно было, чтобы Священникъ, имфющій призывань Всемогущаго Опца, представляль совершеннъйшаго Посредника для испрошенія грішникамъ прощенія и обильной напослідокъ имъ милости. Впрочемъ, можеть быть чрезъ то научается Богослужитель содвлывать себя достойнымь, если не Самаго Творца мїра, то по крайней мірь міра, коего образъ носишь онь на себъ въ украшеніяхъ, оный представляющихъ, дабы изъ человъка какъ бы перейши ему

въ Натуру міра, и если прилично скавать (двиствительно же прилично: ибо истинно), учиниться малымь міромь: Изъ сего мы видимъ, что Первосвященникъ ветхаго Завъта, который представляль собою Сына Божія, Коего, какъ пишеть Филонь, вводиль онь съ собою для посредничества, когда являлся предъ Всемогущаго Бога и приносиль жершву за грѣхи народа, испрашивая оному новой милости, видимъ, что онъ между прочимъ вносиль съ собою и всю тварь и творенте предъ лице Божіе: ибо Первосвященникъ нося на себв небо и 4 стихи подъ видомъ своей длинной ризы, гранапіныхъ яблоковь, цвыповь, багряницы, нагрудника съ драгоцвиностями, и двлаясь какъ бы малым в міром в, принималь на себя и примиряль все.

# S. 65.

А какъ въкоторымъ уже образомъ упомянуто, что при точномъ испытании и раздълении, въ разръшении и приведении въ начала (reductione) видимыхъ естественныхъ твль, не остается ни ма**дъйшей**, такъ называемой, проклятой или мрачной земли, но посредствомъ двухъ предоставленныхъ намъ главныхъ средствь истленія и сожженія, можно произвести чистый и прозрачный образв (Gestalt:) то и должно заключить изъ того, что нынвшияя тьма и яростное качество естественныхъ твль не существовали въ началв, а открыты уже паденіемъ во времени. — Но поелику вь существъ Вожіемъ отъ въчности находишся единый шокмо свыть и ясность, и поелику начало зла не было сопворено опъ Бога: по какъ же въ оппадшихъ Ангелахъ, челов вкахъ и тваряхь, котпорые всв сотворены добрыми и совершенными, могла последовать тнакая наклонность ко тьмъ и omпаденію ? — Сіе объяснить трудно. Одинъ только Тевтоническій философв подаеть необыкновенное руководство къ нъкоторому уразумьнію онаго, когда пишеть такь: Когда матерія, въ которой діаволь прежде паденія быль центромв или тосподиномъ, чрезъ весь-

ма сильныя движенія его (т. е. діавола), какъ погдашняго ангела свъта, которыми онъ возмниль возвысить свой свыть въ большую свытлость и учиниться равным Божественному СвБту, содвлалась тотчась острою съ своими и его или ангельскими силами -тотчась воскипвла и возгорвлась, и изъ натуры свъта превратилась во шьму: шогда изъ сввша выщель 603духв, изъ воздуха тумань, а изъ тумана иловатая вода, которая вы палящемъ своемъ хладв безъ сввта, должнабъ была еще болве и шверже сгущаться, еслибъ Богъ снова не излилъ луча Божественнаго Своего свёта, чрезь всю матерію, въ ея чистый центръ (ибо діавола не находилось боле въ ея центрв). Чрезъ блистание и сладость свъта сего оная матерія возбудилась, подобно умирающему, острота раздраженной и по двигну той ея силы паки смягчилась, и она остановилась — какъ бы оцвпенввъ оть ужаса — безь дальнвишаго движенія вь видв иловатой воды. Ибо Богу не было угодно, чтобы небо, жилище, Натура или царство, въ которомъ діаволь и вкогда правищельствоваль, и которое от него, какь изъ центра своего, долженствовало заимствовать себв севтв, слово, или движение, совершенно истребилось, потому что, оно не умышленно съ насилјемъ стремилось возвыситься (эксалтироваться), чрезъ что самое сладкій світь и преврапился въ острую коррозивную пьму, а пріятно движущаяся теплотпа въ ужасный спиягивающій хладь, въ земляную воду, въ водяную землю; - но Онъ захопівль лежащую вь Немь опіь вічности идею міра образовать, и такимъ образомь составить начто новое, въ чемъ бы Онъ себя могь болве открывать и увеселять. Того ради и началь Онъ новое твореніе. Рекъ Словомъ Своимъ чрезъ духъ вв матерію, и раздвлиль или разстянуль оную на три части, которыя три съ того времени долженствовали, въ совокупномъ ихъ двистви, составлять изліяніе единаго и начало встхъ прочихъ вещей; однакожъ такъ, чтобы ни одно изь сихъ прехъ безъ двухъ

прочихъ - подобно какъ и въ Божесшвв - не могло существовать. Такимъ образомъ изъ одного Хаоса, или водяной клейкости учинилось постоянное, текучее и летучее півло, духъ и душа — земля, вода и воздухъ. Сте-то зараженное существо - когда діаволь повредиль уже соль селитры (sal nitrum ), какь машерію, изъ которой Адамъ соптворенъ быль, - привело человька къ злому пожеланію вкусить отъ обоих в качествь - добра и зла. -Испина сін основываешся на ясныхъ словахъ Св. Писанія. Быш. гл. г. сш. 2. Ибо земля еще до паденія названа была мрачною и пустою (неустроенною.) Смотри у Іоанна гл. 13. ст. 44. не со времени прельщенія Адамова, но какъ изъясняется слово ап аохус. 2 Солун. гл. 11. сп. 13. 2 Тим. гл. 1. ст. 9. п. е: прежде еще сотворенія сего видимаго міра, когда діаволь заразиль соль селитры, изъ которой потомъ сотворень быль человъкъ. Сія соль селитры есть масса, или начало міра (principium mundi), которое обитаемо

стало не только однимь Сввтомъ, яко добромъ (т. е. самимъ Хрїспюмъ, долженствовавшимъ паки возобновить мірь) но и смішано со зломь, вошедшимъ въ него чрезъ паденте Луцифера. Сему нимало не прошивор вчать и слова. Быш. гл. 1. сш. 30 и 31. Напрошивъ изъ нихъ еще яснъе усматривать можно, что прежде во всвхъ сотворенныхъ вещахъ было уже нѣчто злое по ихъ соптворени, которое Богь чрезъ Хріспа содблаль опяпь добромь, шакъ какь и говоришся о Немъ у Марк. гл. 7. ст. 37. И Павель утверждаеть, что Богъ тогда еще согласно намъренію Своему призваль нась и избраль во Хрїств, Который тоть же чась отняль владычество у смерти, и извель животь, какъ Агнецъ искони закланный. Поврежденіе земли доказывается также и птвмъ, что она есть св далище Луцифера, который царствуеть подъ небомъ, и брошенъ на землю со своими ангелами-чрезъ что змвй сей отравиль земную соль селитры. - А по сему швари и должны бышь наконець обновлены и очищены.

#### S. 66.

Основанте сего весьма глубокаго проарвнія находишся, кажешся, и въ словахъ Спасителя, Лук. гл. 10. ст. 18, которыми Онъ ясно далъ разумёть о возгоръвшейся соли селитры, при паденім сатаны: Я видвль сатану, какв молнію спадшаго св небеси — даль разумъть въ томъ случав, когда Онъ (Господь) увъщаваль къ умъренности Своихъ учениковъ, при чрезмърно сильномь движении (irritatione) въ нихъ радости о томь, что повинуются имь духи, и весьма шаинспвеннымъ образомь предложиль имъ примърь падшаго Луцифера, который, какъ думаетъ **Іаковъ Бемъ**, чрезъ подобное же сильдвижение, произвель воспаление силь во свъщъ, отъ чего произощла коррозивная (Бдкая) шьма, какую видимъ мы въ селитръ, и возгремъла въ жестпокихъ громовыхъ ударахъ и огнъ, протину кротости и любви Божіей --Апок. гл. 11. ст. 19, подобно гиввомъ воспаленному челов вку, въ которомъ

ярость, высоком врїе и сатанинское противоборетво противь Бога и Хріста еще ужасиве примвчается. А что вь Ангельскихъ пваряхъ могла произойши брань, то сте не есть ложно или неосновательно. Ибо не Богв противу Бога, но вышедшія изь Бога твари, возстали прошивъ своего Творца. Огненное озеро, смолою исфрою горящее, есть достаточное средство, чтобы въ продолженіи многихъ в в чностей отжечь сіи возгоръвшіеся нечистопы, и усмирить высоком врге и гордость сего духа (Луцифера), пока наконецъ онъ не повергненися предь Сыномъ и не получить прощенія, Ибо Сынв сотворивь все чрезь Себя и въ Себф, все паки возстановитъ – а наконець и горящій отнь сего сврнаго озера пожрешь себя въ самомъ себъ, и престанеть. Такимъ образомъ упразднишся и послъдній врагь — смерть, ш. е. вторая смерть. 1 Корино. гл. 15. ст. 26.

# S. 67.

Вышепомянушый Философь показываешь далве, чио сонь Адамовь прои-

зошель уже оть слабости, когда дужь міра сего во него вошель и произвель въ немъ усталость. Сей сонв неинос что быль, какь измѣненіе и преданіе Адама изъ его Ангельской силы жизни в образь смерши, (какъ сонъ обыкновенно и называется), пг. е: онъ впаль въ слабость и немощь, какъ скоро отвратился оть своего Творца къ любви самаго себя и шварей; и когда сопворена была изъ Адама Евва, (что Iудеи разумѣюшь изъ словь: Псал. 138, a по Еврейск. 139. ст. 5. Ахорь Вакедемь אַחר נַלַרֶּמ צַרְתַנִי וּאַחר נַקּרָמ צַרְתַנִי Ты создаль меня созади и переду'), во время его сна, потому что Адамь не хотвль раждать магически: то онь устроень быль къ наружной и естественной жизни, и даны ему были члены къ скотскому расположению, и гнилости исполненной земной трупъ. Стоишь шолько сравнишь два мБста въ Быш. гл. 1. сш. 27, 31. и гл. 2. сш. 18, изъ которыхъ можно видвть, что Адамъ прежде еще сотворенія Еввы не быль уже добрь; ибо запобъдь Божіл

касаптельно древа, дана была Адаму прежде созданія Ессы, Быш. гл. і і. сш. 16-22, до того же времени позволено было вкушать всв плоды безь исключенія и ограниченія. Сравненія Павлова между первымъ и вторымъ Адамомъ въ 5 главъ къ Римл. гдв преступление выводится отъ одного Адама, которому противуположный образъ - Хрїстосъ возвращаеть правду, не льзя также согласить сь первымъ посланіемъ къ Тимою. гл. 2. ст. 14. если не признать внутренняго отпаденія Адамова до сотворенія еще Еввы, т. е: что Адамъ не быль прельщень опть вмія наружнымь образомь подобно женв, но ввель грвхь, какь величайшій грвшникь, содвяніемь внутренняго преступленія.

#### §. 68.

Наконецъ долженъ я присовокупить также слёдующее гармоническое изображеніе, изъ Свёта Натуры почерпнутое, изъ котораго можно Эмблемматически понять возстановленіе и возобновленіе всёхъ вещей. Фигура должна быть слёдующая: кругв, или пламеньющее солнце въ квадрать; а въ ономъ п двойной тріугольникв съ точкою въ срединъ превосходнаго краснаго цввша. Пламенъющій кругь есть пламенная Любовь великаго Геговат\* ППП, Солица правды: ибо Богь есть Любовь. Двойной тргугольникъ значить огонь и воду, котпорыя, когда бывають соединены между собою, составляють квадрать. Разкрашенная въ квадратъ почка есть центрь, о которомь говорить Невъста въ Пъсни Пъсней: Другь мой бъль и красень. Итакъ любящие х ищуть Прему дрости, и находянь оную, прочіе же ея недостойны. Х въ средоточіи означаеть следующее: чрезь Х или квадрать, въ любезной водѣ Св. Трїединства, ищущая душа двлается чрезъ Софію избранною, непорочною, чистою и свътлою. Тогда в вчный огонь не оставляеть ничего нечистымь, но все очищаеть: понеже гиввъ его палипъ, какъ огнь, кошорый однако угасаешь въ крови Агица, коего обымаетъ ввра и съ коимъ она соединяется. Итакъ, если мы будемъ

правильно взирать на испытание въ скорбномь огнъ, то будемъ признаны за чистыхъ. Какъ злато въ огнв искушается, такъ и души наши должны многое вышерпвшь. Челов вкв изгнанный изв рая очищается въ скорбномв огнь — въ огнъ Любви — въ огнъ, который растапляеть душу, какъ воскъ, и находящееся въ ней зло обращаетъ въ пепелъ и ничшо. Сладостная болвзнь! Когда душа отъ отня Любви изтаеваетъ совершенно въ слезахъ, тогда подлинно слезы смѣшиваю пся съ огнемъ Любви, и составляють въ семъ единствв изящный въ двойномъ Д. Когда же чрезъ огнь и воду скорби все пожрется, и не останется ничего, кромв небольшаго количества соли, тогда совершится испытание прямаго, истиннаго соединенія. Чрезь Саронскую Розу разумъю я Хріста, который Своею неизреченною, бѣлою, чистою красотою отбрасываеть сіяніе полной, лучезарной славы Своея на лилію, или убѣлившуюся душу, которую Онь Самь Господь удостоиль очистить чрезь огнь и воду,

такъ что не осталось ничего кромѣ малаго количества райской соли, освященной въ крестномъ испытаніи, дабы изъ сего вышла новая тварь—не тяжелая, земная или скотская, но пріемлющая чистую райскую воду и жизнь, которая снова произведена изъ истлъвищаго совству пепла, подобно какъ пищить о фениксъ, что когда онъ соверщенно уже перегорить въ отнѣ въ пепель, погда только вырастають птенцы изъ сокровенной внутри онаго пепла соли.

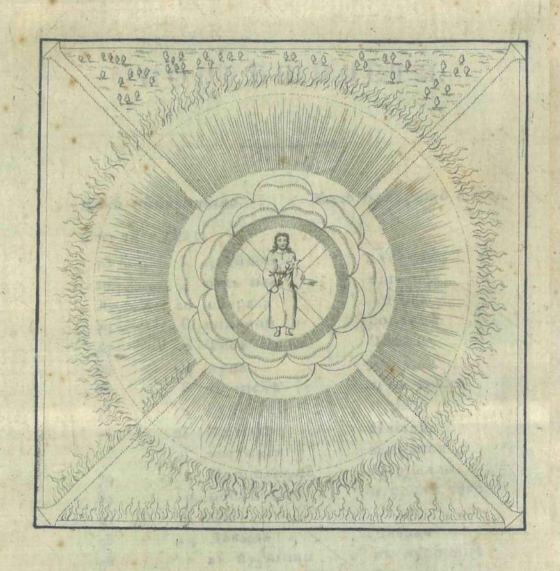
### S. 58.

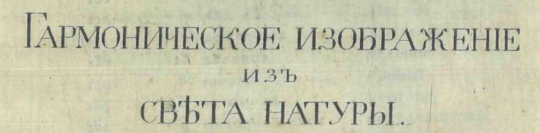
Трактатець сей есть краткое и простое начертаніе того, что могло бы разпространено быть на многихь листахь. Желательно, чтобы возрастала болье любовь къ познаванію Бога изь дыль Его творенія, и изь сего славнаго согласія откровеннаго Слова Божія въ Натурь, съ откровеннымъ Словомь Божіимь въ Писаніи. Ибо день дию проповъдуеть Слово, и нощь нощи возвъщаеть разумь. И не сльдуеть удивляться и вопрошать съ

нѣкоторыми философами, откуда получиль многоразличную свою премудрость Антоній пустынникь, хопія онъ и не имълъ у себя книгъ: ибо небеса, вода и земля возв шають славу Божію, и нынв уже показывають, что наступаеть время, въ которое они освободятся оть работы истлёнія, и чрезь сожжение достигнуть своего просвътльнія. — Богь, яко пожирающій огнь, помилуеть всв Свои твари и освободить ихь оть проклятія, дабы наконець смершь и адь были ввержены вь озеро огненное, и все новымь сод влалось, и мрачная земля перенеслась бы въ солнечный пунктъ, и начало обръло бы

# конецъ.







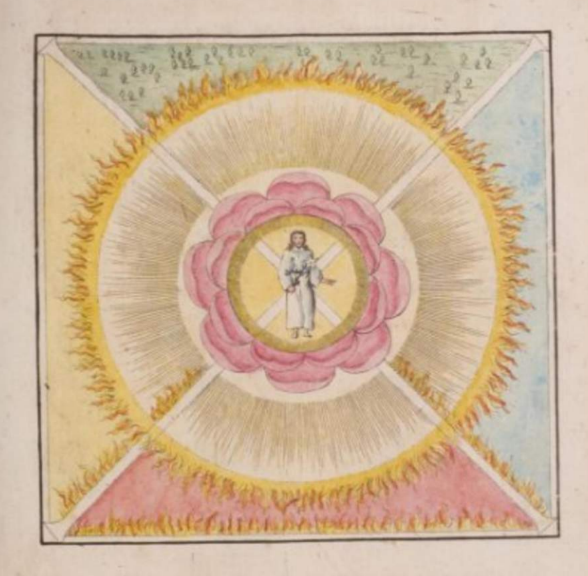


LAPMONTPLECKOF MSOBPANCHIE

MATE

ASTER

CBBTA FIATYPH.



# ГАРМОНИЧЕСКОЕ ИЗОБРАЖЕНІЕ \* СВЪТА НАТУРЫ.

# погръшности.

| Какъ напетатано.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | пано. К     | Какъ | следуето быть |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------|------|---------------|
| Стран.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Cmp | Cmp.        |      |               |
| 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 5   | клейкой     |      | клейкой       |
| 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4   | ошь нес     |      | опть нея      |
| 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 20  | сперава     |      | сперва.       |
| 39                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 6   | соляной     |      | соленой       |
| 47                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2   | Тебъ        |      | Тебъ,         |
| 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14  | луна        |      | луна,         |
| 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8   | въ числъ    |      | и въ числъ    |
| 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2   | Вурміцев    |      | Вурмій        |
| The state of the s | 25  | Илліадъ     |      | Иліадъ        |
| NZ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4   | земляная    |      | земленая      |
| 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1   | Марцеллусв  |      | Марцеллб      |
| 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9   | послъ чего  |      | и послъ чего. |
| 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12  | Cie         |      | (Cie          |
| 95 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 19  | Давыда      |      | Давида        |
| 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1   | вь пустини  |      | въ пустынъ    |
| 103                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10  | Афанасія    |      | Аванасія      |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 7   | Пс. ел 105  |      | Пс. 105       |
| 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2   | земленые    |      | земленыя      |
| 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 13  | звленое     |      | зеленое       |
| 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8   | vorspiel    |      | Vorspiel      |
| 154                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 5   | истинна     |      | исшина        |
| 161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9   | находивтихс | я    | находившихся  |
| 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1   | Опцовъ      |      | Опцевъ        |
| 164                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 3   | лироль.     |      | лироль.»      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |             |      |               |

Како напетатано.

Како следуето быть.

Стран. Стр.

167 8 эксайшироващься экзальширо-

вашься

 172
 3 неиное
 не иное

 173
 15 змія
 змѣя

Есть и еще нъкоторыя ощибочки; но онъ маловажны, а пришомъ и не принадлежать къ числу шъхъ; кои бы признаваемы были отъ всъхъ вообще знатоковъ Россійскаго правопичанія:

